
        
            
                
            
        

    
  

  

Tuyết Lư Lão Nhân Tuyển Tập 

(tuyển tập những bài viết về Tịnh Độ của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam) 

Trích dịch: Bửu Quang Tự Đệ Tử Như Hòa & Mẫn Đạt 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Webs ite http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

PHẦN THỨ NHẤT - NHỮNG ÐOẢN VĂN TRÍCH TỪ BỘ HOẰNG HỘ TIỂU PHẨM 

I. Phải nhận thức rõ hoàn cảnh hiện tại và đường lối tương lai 

1. Ðời người nhiều nghịch cảnh 

2. Cõi đời này lắm tai nạn 

3. Nỗi khổ luân hồi của thân sau 

II. Phương pháp giải cứu nghịch cảnh, tai nạn, luân hồi 

1. Chuyển biến nghịch cảnh, tiêu trừ tai nạn 

2. Thoát khỏi luân hồi, trường sanh vĩnh viễn 

3. Nêu lời cổ huấn để chứng minh 

III. Phương pháp niệm Phật 

1. Khóa lễ sáng chiều đơn giản nhất 

2. Phương pháp niệm Phật mười hơi 

IV. Trợ duyên để niệm Phật thành công 

1. Tiêu chuẩn đơn giản để phân biệt thiện ác 

2. Ba đại yếu quyết để vãng sanh Cực Lạc: Tín, Hạnh, Nguyện 

V. Những bậc tiền bối mô phạm và kinh điển nên tham khảo 

1. Một vài vị sư trưởng cổ, kim 

2. Kinh điển nên tham khảo 

VI. Hai loại tâm lý sai lầm thường gặp 

1. Chấn chỉnh kiến chấp phổ biến “tâm tốt thì cũng giống như niệm Phật” 

2. Chấn chỉnh lời viện cớ “bận rộn quá không có thời gian niệm Phật” 

PHẦN THỨ HAI - PHẬT THẤT KHAI THỊ 

I. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Nhâm Tý 

1. Khai Thị Lần Thứ Nhất 

2. Khai Thị Lần Thứ Hai 

II. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Giáp Giần 

1. Khai Thị Lần Thứ Nhất 

2. Khai Thị Lần Thứ Hai 

III. Khai Thị Trong Dịp Kết Thất Niệm Phật Đầu Xuân Giáp Ngọ 

IV. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ 

V. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ 

VII. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ 

VIII. Khai Thị  Trong Phật Thất Năm Tân Dậu 

IX. Lời Trần Tình Của Cụ Tuyết Tăng  Nhân Dịp Phật Thất Năm Nhâm Tuất 

X. Dao Bén Cắt Dứt Mối Tơ Loạn 

XI. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Ất Sửu 

XII. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Canh Thân 

PHẦN THỨ BA - NHỮNG BÀI GIẢNG NGẮN 

I. Môn Dư Ðại Ðạo  

II. Ý nghĩa chính yếu của Tịnh Pháp giải thoát 

III. Bài Ký theo thầy nghe pháp 

IV. Nhớ Phật Niệm Phật 

V. Ðau lòng mỏi miệng khuyên buông xuống 

VI. Học Phật phải cầu thành Phật. 

VII. Pháp khế đạo 

VIII. Biết quả sợ nhân, nên cẩn thận. 

IX. Khai thị tại Phật thất chùa Linh Sơn năm Ất Mão 

X. Khai thị tại Phật thất chùa Linh Sơn năm Quý Hợi 





---o0o--- 

PHẦN  THỨ  NHẤT  -  NHỮNG  ÐOẢN  VĂN  TRÍCH  TỪ  BỘ  HOẰNG 

HỘ TIỂU PHẨM 

  

* PHÁP TU THÀNH TỰU NGAY TRONG ÐỜI NÀY 

I. Phải nhận thức rõ hoàn cảnh hiện tại và đường lối tương lai 

1. Ðời người nhiều nghịch cảnh 



Có ai là không bị bệnh hoạn, già suy, thân thuộc sanh ly tử biệt, của cải 

mất mát, oán thù gia hại? Lại còn kẻ nghèo mong cầu tiền của, người không 

con  cầu  con,  kẻ  vô  nghề  nghiệp,  chức  vụ  mong  có  nghề  nghiệp,  chức  vụ; 

nhưng  rốt cuộc  rồi  mấy ai được  như ý? Những điều bất  như ý ấy  làm cách 

nào để giải quyết đây? 



---o0o--- 

2. Cõi đời này lắm tai nạn 

Gió bão nổi dậy, địa chấn phát sanh, tường đổ nhà sập khiến lắm người 

bị tử thương. Lại còn không mưa thành đại hạn, mưa quá thành lụt, mất mùa 

khiến lắm người bị chết đói. Nước lớn tràn dâng, chìm ngập thôn trang. Lửa 

to bốc cháy, thiêu tan thành thị khiến lắm người bị tử thương. Những chuyện 

như  vậy  gần  như  năm  nào  cũng  có.  Lại  còn  có  năm  chẳng  thái  bình,  có 

những  quốc  gia  trên  thế  giới  chẳng  nghĩ  gì  đến  lẽ  nhân  đạo  luôn  gây  vạ 

chiến tranh. Lại còn phát  minh những vũ khí giết người tối tân, nào là bom 

nguyên tử, nào là bom khinh khí, chỉ sợ là chẳng giết được thật nhiều người 

mà  thôi.  Còn  bảo  như  vậy  mới  là  thế  giới  tiến  hóa,  chứ  nói  trắng  ra  chỉ  là 

một  lò  sát  sanh  lớn!  Thử hỏi  ai  có  biện  pháp  nào  tránh  khỏi  những  tai  nạn 

như thế hay không? 



---o0o--- 

3. Nỗi khổ luân hồi của thân sau 

Rất đáng thương thay! Người chết chẳng phải là hết vì thân tuy chết đi, 

thần thức chẳng diệt. Có sáu cảnh  giới  là  thiên,  nhân, a tu  la, súc sanh, địa 

ngục, ngạ quỷ. Thần thức hoàn toàn chẳng thể vượt ra khỏi phạm vi của sáu 

cõi này. So trong lục đạo, cõi trời, cõi người còn khá, nhưng vẫn có sanh tử, 

xoay  vần  qua  qua,  lại  lại;  hốt  nhiên  mang  thân  trời,  người,  hốt  nhiên  sanh 

trong địa ngục, súc sanh. Ngàn lần sống, vạn lần chết, luân chuyển như thế; 

xương vùi cao như núi, lệ trào nhiều như biển, thật quá cực khổ! Thử hỏi ai 

có phương pháp nào trốn tránh sự luân hồi ấy ngõ hầu được trường sanh an 

tịnh chăng? 



---o0o--- 

II. Phương pháp giải cứu nghịch cảnh, tai nạn, luân hồi 

1. Chuyển biến nghịch cảnh, tiêu trừ tai nạn 



Sự khổ vui của mỗi người vốn là một thứ quả báo, phải vận dụng cả ba 

đời  để  quán  sát.  Nếu  chẳng  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  làm  sao  thông  hiểu  được? 

Hiện tại chúng ta gặp phải nghịch cảnh, mắc phải tai nạn, đương nhiên là có 

dính líu đến nhân quả. Cách để chuyển biến, tiêu trừ chúng nhanh nhất chính 

là Niệm Phật. Trong kinh từng nói chí tâm niệm Phật một câu, tiêu trừ được 

trọng  tội  trong  tám  mươi  ức  kiếp  sanh  tử.  Nếu  đã  tiêu  trừ  được  tội  thì  nào 

còn có nghịch cảnh, tai nạn gì nữa! Kinh còn dạy người niệm Phật A Di Ðà 

được vô lượng vô biên chư Phật ở bốn phương, thượng, hạ hộ niệm. Phật là 

bậc pháp lực vô biên vạn đức, vạn năng, đã được Phật gia bị thì còn sợ gì tai 

nạn cơ chứ? 



---o0o--- 

2. Thoát khỏi luân hồi, trường sanh vĩnh viễn 



Ngoài lục đạo lại còn có cảnh giới nào khác thì thật là chuyện lạ. A! Lục 

đạo là cảnh phàm, nào biết còn có cảnh thánh. Cảnh thánh chính là cõi Phật. 

Trong các thế giới ở phương Tây, có thế giới Cực Lạc, là quốc độ của Phật 

A Di Ðà, hoàn toàn do bảy báu tạo thành, trang nghiêm thanh tịnh. 

So với bất cứ cõi thiên cung nào, thế giới Cực Lạc cũng tốt đẹp hơn ngàn 

vạn  vạn  lần.  Ðiểm  tuyệt  diệu  nhất  là  thọ  mạng  vô  lượng,  chẳng  giống  như 

cõi  trời,  cõi  người  sanh  tử chẳng  ngừng  trong  lục  đạo.  Trong  kinh  có  dạy: 

Nếu  ai  sanh  về  đó  thân  đều  sắc  vàng,  quang  minh chói  lọi,  thần  thông  đầy 

đủ, nghĩ đến áo liền có áo, nghĩ ăn liền có ăn, thọ mạng vô lượng, sống mãi 

đến khi thành Phật. 

Phương pháp rốt ráo để sanh  về đó  là  như kinh  đã dạy: Niệm  A Di Ðà 

đến Nhất Tâm Bất Loạn. Lúc lâm chung, nhất định A Di Ðà Phật đến rước 

đi. 



---o0o--- 

3. Nêu lời cổ huấn để chứng minh 



Những điểm tốt lành vừa được đề cập trong hai đoạn trên đều được chép 

trong kinh,  vốn  ngàn  lần,  vạn  lần chân  thật, chẳng cần  phải  nhọc công  nêu 

chứng  minh.  Nhưng  càng  chứng  minh  nhiều  thì  tín  tâm  càng  thêm  kiên  cố 

nên  chẳng  ngại  dài  dòng,  nêu  thêm  mấy  câu  về  “mười  đại  lợi  ích  của  việc 

niệm Phật”. Nghĩa là người niệm Phật quyết định sẽ được mười điều lợi ích: 

1) Ngày đêm thường được hết thảy chư thiên, đại lực thần tướng ẩn thân 

thủ hộ người ấy. 

2) Thường được  hai  mươi  lăm  vị đại Bồ  Tát như Quán  Âm bảo  vệ,  gia 

hộ. 

3)  Ngày  đêm  thường  được  chư  Phật  hộ  niệm,  A  Di  Ðà  Phật  thường 

phóng quang minh nhiếp thọ người ấy. 

4)  Hết  thảy  ác  quỷ,  dạ-xoa,  la-sát  đều  chẳng  hại  được,  chẳng  bị  trúng 

phải rắn độc, thuốc độc. 

5)  Nước,  lửa,  oán  tặc,  đao  binh,  súng  ống,  gông,  cùm,  lao  ngục...  đều 

chẳng mắc phải. 

6) Những tội nghiệp đã tạo khi trước thảy đều tiêu diệt. 

7)  Ðêm  ngủ  mộng  thấy  điềm  lành,  hoặc  thấy  thân  sắc  vàng  thắng  diệu 

của Phật A Di Ðà. 

8) Tâm thường hoan hỷ, vẻ mặt tươi tắn, khí lực sung mãn, việc làm tốt 

đẹp. 

9)  Thường  được  hết  thảy  mọi  người  trong  thế  gian  cung  kính  lễ  bái 

giống hệt như kính Phật. 

10) Lúc lâm chung tâm không hãi sợ, chánh niệm hiện tiền. Tây Phương 

Tam  Thánh  dùng  đài  vàng  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ,  liên  hoa  hóa  sanh, 

hưởng sự vui thắng diệu. 

Xin  quý  vị  chú  ý:  Trong  mười  điều  lợi  ích  này,  chín  điều  trước  đều  là 

những  lợi  ích  chuyển  hóa  nghịch  cảnh,  tiêu  trừ  tai  nạn.  Ðiều  lợi  ích  cuối 

cùng là thân sau thoát khỏi luân hồi. 



---o0o--- 

III. Phương pháp niệm Phật 

1. Khóa lễ sáng chiều đơn giản nhất 



- Nam mô đại từ đại bi Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật (niệm một lần, lễ 

một lạy, hoặc chỉ chắp tay). 

- Nam mô đại từ đại bi A Di Ðà Phật (niệm lễ giống như trên). 

-  Nam  mô  A  Di  Ðà  Phật  (không  cần  lễ  bái,  chỉ  cung  kính  niệm.  Quỳ 

niệm,  ngồi  niệm, đứng  niệm đều được. Tối thiểu  là trăm câu đến  ngàn câu, 

vạn câu tùy theo công  việc rảnh  hay bận của  mỗi  người. Chỉ  nên từ ít  tăng 

lên nhiều, đừng từ nhiều giảm xuống ít). 

- Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát (một niệm, một lạy). 

- Nam mô Ðại Thế Chí Bồ Tát (niệm một niệm, một lạy. Quán Âm, Thế 

Chí là hai vị hiếp sĩ (Bồ Tát thị giả thân cận) của đức A Di Ðà, thường gọi 

chung là Tây Phương Tam Thánh. Niệm Phật xong, lẽ đương nhiên nên lạy 

hai Ngài) 

- Nam  mô Thanh Tịnh Ðại  Hải Chúng Bồ Tát (một  niệm,  một  lạy. Cực 

Lạc thế giới có rất nhiều vị Bồ Tát, tương lai đều là thầy bạn của mình nên 

cũng nên lễ bái) 

- Nguyện đem công đức này, 

Trang nghiêm Phật tịnh độ 

Trên đền bốn ân trọng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe, 

Ðều phát tâm Bồ Ðề, 

Hết một báo thân này. 

Cùng sanh cõi Cực Lạc. 

(Ðây là bài hồi hướng, cũng nói về nguyện lực niệm Phật của mình). 

Lễ bái lui ra. 



Phụ chú: 



Mỗi ngày sáng chiều hai lượt thực hành công khóa trên đây. Rửa tay, súc 

miệng, đối trước tượng Phật thắp hương, đảnh lễ, theo đúng pháp tụng niệm. 

Nếu không có tượng Phật  hoặc chỗ  mình  ở không  thuận  tiện thì không đốt 

hương,  không  đảnh  lễ  cũng  được,  chỉ  hướng  mặt  về  Tây,  trong  lòng  cung 

kính  thì  cũng  có  công  đức  tương  tự.  Ðừng  niệm  những  chữ  ghi  trong  dấu 

ngoặc. 

  

---o0o--- 

2. Phương pháp niệm Phật mười hơi 

Cho đến hết một hơi, niệm dăm ba câu hoặc sáu bảy câu “nam mô A Di 

Ðà Phật”. Niệm hết mười hơi như vậy bèn niệm bài hồi hướng một lượt, lễ 

bái lui ra. 



Phụ chú: 



Cách  này  dành  cho  người  cực  kỳ  bận  rộn,  chỉ  tốn  thời  gian  không  quá 

năm  phút.  Ðiều  trọng  yếu  nhất  là  mỗi  ngày  sáng  chiều  phải  thực  hành  một 

lần. Vạn phần chẳng được gián đoạn. Có tượng Phật thì đối trước tượng Phật 

niệm tụng, không có tượng Phật thì hướng về phía Tây mà làm. 

Hai cách niệm Phật vừa đề cập trên là dành cho người quá bận rộn. Nếu 

có lúc rảnh rỗi thì sau khi niệm “nam  mô đại từ đại bi A Di Ðà Phật”, tụng 

một quyển kinh A Di Ðà, tụng ba biến chú Vãng Sanh, tán Phật một lượt thì 

càng  hay.  Cách  hành  trì  này  tối  đơn  giản,  hợp  thực  tế,  quyết  định  thành 

công. 



---o0o--- 

IV. Trợ duyên để niệm Phật thành công 

1. Tiêu chuẩn đơn giản để phân biệt thiện ác 



Niệm Phật là chánh nhân, làm lành là trợ duyên, giống như chim có hai 

cánh mới có thể bay cao. Nhưng người đời thường chẳng nhận rõ giới tuyến 

giữa  thiện  ác.  Chuyện  lành  vằng  vặc  chẳng  hay  là  lành,  điều  ác  rành  rành 

nào hay là ác. Ở đây, tôi căn cứ theo kinh Thập Thiện Nghiệp Ðạo để nêu ra 

một tiêu chuẩn: nếu ngăn dè thì là thiện, nhược bằng trái phạm thì là ác. Ðể 

dễ hiểu, tôi dùng biểu đồ sau: 





Sát sanh 

3 nghiệp nơi thân 

Trộm cắp 

Tà dâm 



Nói dối (vọng ngữ) 

4 nghiệp nơi miệng 

Nói thêu dệt (ỷ ngữ) 

Ác khẩu 

Nói đôi chiều (lưỡng thiệt) 



Tham 

3 nghiệp nơi ý 

Sân 

Si 



Phàm là động vật có sanh mạng, bất luận lớn hay nhỏ, cứ làm thương tổn 

chúng đều là “sát sanh”. Phàm là tài vật hay danh dự, dù nhiều, ít, lớn nhỏ, 

nếu chẳng phải là vật của mình, chưa được đối phương chấp thuận mà công 

khai  đoạt  lấy,  hay  trộm  lén,  cưỡng  chiếm,  lừa  lấy  thì  đều  là  “trộm  cắp”. 

Ngoài  vợ  chồng  chánh  thức,  hễ  hành  dâm  với  hết  thảy  chúng  sanh,  chẳng 

luận vì lý do nào đều là “tà dâm”. 

Ôm lòng khinh lừa, nói lời giả dối thì gọi là “vọng ngữ”. Chẳng luận là 

ngôn ngữ hay văn tự, đã viết ra, đã nói ra, tự mình đề xướng, hoặc hùa theo, 

tạo ảnh hưởng thương phong bại tục thì gọi là “ỷ ngữ”. Lời lẽ thô bạo, chửi 

mắng  người  thì  gọi  là  “ác  khẩu”.  Khuấy  động  thị  phi  giữa  hai  bên,  ly  gián 

cảm tình người khác thì gọi là “lưỡng thiệt”. 

Mê đắm các thứ vật dục chẳng bỏ, đã có lại mong có thêm là Tham. Có 

việc  bất  như  ý,  tâm  nổi  nóng,  phát  nộ  khí  thì  là  Sân.  Không  có  lý  trí,  gặp 

việc mê hoặc; đối với đạo lý Phật nói, kinh sách thánh hiền đều chẳng nghe 

theo, lại chẳng tin nhân quả thì là Si. 



---o0o--- 

2. Ba đại yếu quyết để vãng sanh Cực Lạc: Tín, Hạnh, Nguyện 



Niệm  Phật  vãng  sanh  Cực  Lạc  là  một  phương  pháp  đặc  biệt  ngoài  tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  của  Phật,  được  gọi  là  “môn  dư  đại  đạo”  (đạo  lớn 

nằm ngoài các pháp môn). Sự tuy đơn giản, lý thực thâm áo, chẳng thể dùng 

dăm ba câu trình bày tường tận được. 

Cần phải biết là đức Phật đạo đức tối cao không ai bằng được, lời Ngài 

nói  ra  tuyệt  không  dối  người.  Chỉ  nên  tin  thật  có  cõi  Cực  Lạc,  niệm  Phật 

được sanh về đấy. Ðó chính là yếu quyết thành công thứ nhất. 

Lại phải chịu nhận rõ đời ác ngũ trược đây, phát khởi tấm lòng chân thật, 

nguyện  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc.  Ðấy  chính  là  yếu  quyết  thành  công  thứ 

hai. 

Ðã  tín,  nguyện  rồi  lại  nên  theo  đúng  phương  pháp,  mỗi  ngày  định  giờ 

giấc thực hành công khóa. Ðấy chính là yếu quyết thành công thứ ba. 



---o0o--- 

V. Những bậc tiền bối mô phạm và kinh điển nên tham khảo 

1. Một vài vị sư trưởng cổ, kim 



Pháp  môn  Niệm  Phật  vốn  phát  xuất  từ  bi  tâm  độ  sanh  triệt  để  của  đức 

Thích  Ca.  Pháp  môn  này  giản  tiện  nhất,  ổn  thỏa,  thích  đáng  nhất,  cao  siêu 

nhất.  Nếu  chẳng  tu  nổi  pháp  môn  này  thì  đừng  bàn  đến  phương  pháp  nào 

khác nữa. Ðiểm hay của pháp môn này là người học vấn càng rộng thì càng 

nghiên cứu, càng thấu hiểu cao sâu, mà người chẳng biết một chữ vẫn tu tập 

được. Chỉ tiếc cho những kẻ không hiểu rõ lý này, cứ cho là cách tu của mấy 

bà già lụm cụm, không khỏi là lầm lạc lớn lắm ư? 

Xin hãy xem trên hội Hoa Nghiêm, hai vị đại thánh Văn Thù, Phổ Hiền 

đều khuyên tu. Hai vị đại Bồ Tát Mã Minh, Long Thọ của Ấn Ðộ đều soạn 

luận  hoằng dương. Các bậc cổ đức Trung  Hoa từ Huệ Viễn đại sư cho đến 

Ấn Quang đại sư, lịch đại tổ sư đa phần là tu các tông khác từ trước, sau đều 

quy hướng Tịnh Ðộ. Ðàm Loan đại sư được xưng tụng là hàng nhục thân Bồ 

Tát, Trí Giả đại sư là bậc truyền đăng trong nhà Phật đều hoằng truyền Tịnh 

Ðộ. Cận đại, Ðế Nhàn đại sư của tông Thiên Thai, Thái Hư đại sư của tông 

Duy  Thức,  Hoằng  Nhất  đại  sư  bên  Luật  tông,  hai  vị  đại  sư  Hư  Vân,  Viên 

Anh bên nhà Thiền đều có trước tác hoằng dương Tịnh Ðộ. 

Về  phía  cư  sĩ,  có  các  vị  hiền  giả  như  ông  Lưu  Lôi  ở  Lô  Sơn  đời  Tấn, 

Bạch  Lạc  Thiên  đời  Ðường;  Tô Ðông  Pha,  Văn  Ngạn  Bác  đời  Tống;  Viên 

Hoằng  Ðạo  đời  Minh,  Bành  Xích  Mộc  (Bành  Tế  Thanh),  Dương  Nhân 

Sơn... đời Thanh. Họ đều là bậc đại học vấn, ai nấy đều đặt tâm nơi Tịnh Ðộ. 

Những  vị  này  ai  cũng  biết  đến.  Còn  nhiều  vị  như  thế,  nhất  thời  chẳng  thể 

nêu rõ hết, nên cũng không nói thêm nữa. 

Chúng ta hãy tự vấn: trí huệ, đức năng của mình so với những bậc thánh 

hiền ấy, ai cao, ai thấp? Họ đều là bậc tu Tịnh, hoằng Tịnh. Trái lại, bọn ta 

lại  xem  thường.  Tri  kiến  như  vậy  có  thể  nói  là  tri  kiến  chánh  xác  được 

chăng? 

  

---o0o--- 

2. Kinh điển nên tham khảo 



Tam  Tạng  kinh  điển  đâu  đâu  cũng  chỉ  dạy,  quy  hướng  pháp  môn  Tịnh 

Ðộ,  nhưng  ai  có  thời  gian  nghiên  cứu  trọn  hết,  nên  trước  hết  chỉ  kể  những 

kinh điển chuyên biệt. 

Về  kinh  có  A  Di  Ðà  kinh,  Vô  Lượng  Thọ  kinh,  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

kinh. Trong ba bộ này, tối thiểu là phải đọc kinh A Di Ðà mấy lượt. Nếu đủ 

sức,  nên  đọc  kỹ  bộ  Tịnh  Ðộ  Thập  Yếu  đôi  ba  lượt  ngõ  hầu  hiểu  đại  khái 

pháp môn Tịnh Ðộ. Nếu chẳng hiểu nổi thì những cuốn như Kỹ Lộ Chỉ Quy, 

Sơ  Cơ  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam,  Phật  Pháp  Ðạo  Luận...  là  những  cuốn  sách 

nhỏ viết bằng thể văn bạch thoại để tiếp dẫn người sơ cơ. 

Tịnh  Ðộ  Tam  Yếu  Thuật  Nghĩa,  Long  Thư  Tịnh  Ðộ  Văn  là  những  tập 

sách nhỏ viết theo thể loại văn ngôn, tùy sức đọc vài lượt cũng hiểu được đại 

lược  những  điểm  quan  trọng.  Ấn  Quang  Ðại  Sư  Văn  Sao  giống  như  một 

quyển ngữ lục của Tịnh Ðộ, An Sĩ Toàn Thư có những  mẫu chuyện cũ khá 

hứng thú. Hai quyển này là có thể giúp người học khai phát trí huệ, chánh tri 

kiến. 

Nếu có thể đọc hết các sách trên xong, xem thêm các kinh khác sẽ thấy 

dễ dàng hơn. 



---o0o--- 

VI. Hai loại tâm lý sai lầm thường gặp 

1.  Chấn  chỉnh  kiến  chấp  phổ  biến  “tâm  tốt  thì  cũng  giống  như 

niệm Phật” 



Tâm ai nấy đều đầy dẫy tham, sân, si, thân thường luôn gây tạo sát, đạo, 

dâm, vẫn cường điệu cố nói là tâm mình tốt, chẳng phải là lầm lạc đến mức 

cùng  cực  ư?  Giả  sử  như có  tâm  tốt  thật  sự thì  cũng  chẳng  ngoài  mười  thứ 

thiện  nghiệp  đã  nói  ở  phần  trên  mà  thôi.  Ðấy  chỉ  đáng  gọi  là  “tu  phước”, 

kiếp sau sẽ  hưởng tiểu quả  nhân, thiên, chứ  vẫn không thoát khỏi  luân  hồi. 

Chẳng đến được cõi Cực Lạc là do đi không đúng đường. Muốn vãng sanh 

Cực Lạc thì phải tu Huệ, mà tu Huệ chính là niệm Phật. Nhân thế nào, quả 

thế ấy. Phước là phước, huệ là huệ, phải phân biệt rõ ràng, chẳng thể coi là 

cá mè một lứa đến nỗi lầm lạc đại sự được. 



---o0o--- 

2. Chấn chỉnh lời viện cớ “bận rộn quá không có thời gian niệm 

Phật” 



Niệm  Phật  chuyển  biến  nghịch  cảnh,  tiêu  trừ  tai  nạn,  sanh  về  Cực 

Lạc,  còn  sự  nào  lớn  lao  hơn  pháp  này  nữa,  nhưng  lại  xem  rất  thường. 

Phần nhiều người đời hay viện mấy lý do như quá bận rộn, không có thời 

gian  để  cự  tuyệt  pháp  đại  tiện  nghi  vạn  kiếp  khó  được  gặp  gỡ  này,  thật 

đáng tiếc quá! 

Có thật sự bận rộn hay chăng? Tôi chẳng thấy vậy. Niệm Phật thì đi, 

đứng, nằm, ngồi đều làm được; dù là sĩ, nông, công thương đều chẳng trở 

ngại  gì. Nếu chẳng tin thì dưới đây tôi sẽ dẫn  một bài ca ngắn để  người 

đời đối với những sinh hoạt thường nhật có thể phân tích rõ ràng. Tôi tin 

rằng  sau  khi  xem  bài  ca  này  xong,  nhất  định  quý  vị  sẽ  chẳng  còn  cười 

được nữa. 



            Bài ca chẳng nhàn 



 Biết ngài vốn chẳng bận,  

           Cứ cố nói chẳng nhàn,  

           Trong hai mươi bốn giờ,  

           Nằm ngủ mất tám giờ,  

           Ba bữa ăn ba tiếng 

           Lại uống trà, hút thuốc 

           Chải gỡ, đại tiểu tiện,  

           Phí mất khoảng một giờ,  

 Ði ra ngoài uống rượu 

           Về chuyện gẫu cùng vợ 

           Ít nhất vài ba giờ,  

           Lại e lòng bận bịu,  

           Thân mệt tính ngủ trưa,  

           Ngủ hai giờ chẳng đã,  

           Mất đi mười sáu giờ,  

           Uổng phí hơn quá nửa,  

           Trong tám giờ còn lại,  

           Chưa chắc đã bận thật.  

           Niệm Phật được nửa tiếng 

           Ðã kêu lâu lắm rồi 

 Hãy xem người xưa nay,  

           Mấy ai bảy mươi tuổi,  

           Ðừng đem khổ sanh tử,  

           Vất ra đằng sau ót,  

           Việc chân chánh của mình,  

           Vạn vạn lần khẩn cấp,  

           Xin hãy gấp tỉnh ngộ,  

           Mau trồng chín phẩm sen.  



Phụ Lục - Yếu quyết niệm Phật 



Trong  lúc  niệm  Phật,  hết  thảy  mọi  sự  trong  tâm  đều  buông  xuống  hết, 

đừng  nghĩ  tưởng  loạn  xạ,  chỉ  còn  quan  tâm  đến  sáu  chữ  hồng  danh  từ tâm 

mình phát  khởi,  từ  miệng  mình  vang  ra,  lọt vào  chính  tai  mình,  in  sâu  vào 

tâm. Phải tưởng cho rõ, niệm cho rõ, nghe cho rõ. Có như vậy thì mới cảm 

ứng được. 



GIẢI ÐÁP NGHI VẤN 



1)  Có  người  nói:  Chúng  tôi  là  công  chức,  giáo  chức,  ở  cư  xá  công 

cộng  thì  cúng  Phật,  lễ  Phật,  đương  nhiên  là  bất  tiện,  niệm  Phật  cũng  làm 

phiền người khác bất an, tôi chẳng biết làm sao? 

Ðáp: Chốn công cộng đúng thật là có nhiều nỗi bất tiện, nhưng việc gì 

cũng có cách để dung thông cả. Nếu  như đã biết  niệm Phật  là đại sự thì cứ 

thành tâm thầm niệm, ắt có hiệu quả lớn. Bởi lẽ tâm niệm còn càng khẩn mật 

hơn miệng niệm, bất tất phải cúng Phật, lễ Phật ra tiếng. 

2) Có người  nói: Niệm  Phật tuy tốt, nhưng phải đến chùa,  miếu,  liên 

xã hay trai đường, tôi không có thời gian. 

Ðáp: Không nhất định phải đến những nơi đó, không có thời gian đi ra 

ngoài,  nhưng  chẳng  lẽ  ở  nhà  không  có  thời  gian  nào  rảnh  sao?  Cứ  ở  nhà 

niệm Phật nào có trở ngại chi. 

3) Có  người  nói:  Niệm  Phật  là  việc  của  kẻ  có  tiền,  tôi  không  có  tiền 

bạc dư dả! 

Ðáp: Thế là lại càng lầm hơn nữa! Niệm Phật chẳng tốn tiền mấy. Ba 

cây  nhang  đáng  giá  là  bao?  Dù  chẳng  đốt  lấy  một  cây  nhang  cũng  chẳng 

quan hệ gì. Chỉ cốt sao trong tâm cung kính là đủ. 

4) Có người nói: Niệm Phật là phải ăn chay, tôi không làm được, cho 

nên tôi không thể niệm Phật? 

Ðáp: Tạm thời bất tất phải ăn chay, chỉ nên kiêng sát sanh thì cũng có 

công đức lớn. Có thể tập ăn ba thứ tịnh nhục, tức là: không vì mình mà giết, 

chẳng thấy con vật bị giết, chẳng nghe nó bị giết. Cá, thịt ngoài chợ làm sẵn 

rất nhiều, đủ để cho quý vị ăn rồi. 



* NIỆM PHẬT TAM ÐẠI LỢI ÍCH 

(BA ÐIỀU LỢI ÍCH LỚN CỦA NIỆM PHẬT) 



1) Một câu Phật  hiệu tiêu diệt trọng tội trong tám  mươi  ức kiếp sanh 

tử (thuộc về quá khứ) 

2) Một câu Phật hiệu tiêu diệt phiền não của nhân sanh, tiêu tai, diên 

thọ, hưởng phước huệ (thuộc về hiện tại) 

3) Một câu Phật  hiệu khiến ta thoát  khỏi  lục đạo  luân  hồi,  vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, vĩnh viễn trường sanh bất diệt (thuộc về tương lai) 



* PHƯƠNG PHÁP NIỆM PHẬT 

          

Hỏi: Niệm Phật không chỉ là dùng miệng niệm mà phải chú tâm đúng 

không? 

Ðáp:  Có  nhiều  người  miệng  tuy  niệm  Phật  nhưng  chẳng  để  tâm  vào 

đó,  trong  lòng  toàn  là  suy  xằng  nghĩ  loạn.  Niệm  như  vậy  cũng  vô  dụng. 

Miệng niệm Phật thì tâm phải tưởng Phật, tâm khẩu nhất như. Ngoại trừ một 

câu niệm Phật ra không còn nghĩ đến gì khác nữa, không còn có ý niệm nào 

khác khởi lên. Có vậy mới gọi là “Nhất Tâm Bất Loạn’, từ đó mới dễ thành 

công. 

Hỏi: Như vậy chẳng phải là khó lắm ư? 

Ðáp: Xem  kìa! Một  mặt quý  vị chê  niệm  Phật quá dễ  dàng,  một  mặt 

lại sợ nó quá khó. Thật sự ra, một pháp Niệm Phật đây, bảo là dễ thì nó cực 

dễ, bảo là khó thì nó cũng cực khó. Chẳng qua là chẳng cần biết là khó hay 

dễ, chỉ đáng kể mình có thể bền lòng niệm được nhiều hay không. Lâu ngày 

chầy  tháng,  tự  nhiên  tâm  chẳng  loạn  nữa.  Lời  tục  thường  nói:  “Trên  đời 

 không có việc gì khó, chỉ sợ tâm chẳng chuyên” , chính là ý này. 

Lại  có  một  cách  niệm  Phật  như  sau:  mỗi  lúc  niệm  Phật,  mỗi  chữ  phải 

phát xuất từ trong tâm. Trong tâm tưởng thật rõ ràng, miệng niệm cho thật rõ 

ràng, tai nghe thật rõ ràng. Mỗi một chữ phát xuất từ trong tâm, thấu qua tai 

lọt vào tâm, một chữ cũng chẳng để lọt mất. Tu tập lâu dài như vậy, tâm tự 

nhiên chẳng còn tán loạn. Ðấy chính là một phương pháp khẩn yếu bậc nhất, 

ngàn vạn phần chớ quên. 

Hỏi: Nên niệm Phật vào lúc nào? 

Ðáp:  Nên  niệm  Phật  vào  hai  thời  sáng  tối,  lập  một  công  khóa  nhất 

định,  hạn  định  số  câu  niệm  Phật  nhiều  ít:  hoặc  là  mấy  trăm  câu,  mấy  ngàn 

câu, tùy theo  hoàn cảnh  mỗi  người  mà  định số. Chẳng cần biết  là rảnh  hay 

bận, không niệm đủ số đó không được. Còn ngoài ra thì chẳng cần biết là lúc 

nào, đang ở chỗ nào đều niệm được cả. Càng niệm nhiều càng tốt. Thời gian 

niệm càng lâu càng hay. 

Hỏi: Vừa làm việc vừa niệm Phật được không? 

Ðáp: Lúc đang vác củi, gánh nước cũng niệm Phật được. Lúc đang cọ 

nồi,  rửa  chén  cũng  niệm  Phật  được.  Lúc  cày  bừa,  cuốc  xới,  cắt  cứa  cũng 

niệm Phật được. Chẳng luận là đi, ngồi, ngủ nghê, thậm chí lúc đang đại tiểu 

tiện cũng đều có thể niệm Phật. Nói chung, trừ lúc phải dùng trí óc làm việc, 

ngoài ra thì dù đang làm gì cũng chẳng trở ngại việc niệm Phật cả. 

Hỏi: Nên niệm Phật lớn tiếng hay là niệm nhỏ tiếng? 

Ðáp: Niệm lớn tiếng cũng tốt, niệm nhỏ tiếng cũng hay. Miệng không 

niệm nhưng tâm thầm niệm cũng tốt. Chỉ trừ lúc đang nằm trên giường hay 

đang ở chỗ không sạch sẽ thì nên thầm niệm trong tâm, chẳng được niệm ra 

tiếng.  Niệm  ra  tiếng  là  không  cung  kính.  Nhưng  lúc  gặp  chuyện  nguy  cấp, 

chẳng cần biết là đang ở chỗ nào, cứ việc niệm ra tiếng. 

Hỏi: Học Phật thì nên thờ hình Phật nào? 

Ðáp: Thờ  một  mình đức  A Di Ðà  Phật  hoặc tượng Tây  Phương  Tam 

Thánh đều được (A Di Ðà Phật và hai vị Bồ Tát Quán Thế Âm, Ðại Thế Chí 

gọi là Tây Phương Tam Thánh). 

Hỏi: Nên thờ tượng Phật ở chỗ nào? 

Ðáp: Nếu có phòng trống, dành riêng  một phòng thờ Phật là tốt nhất. 

Nếu không có, thờ Phật ngay trong phòng mình ở cũng được. Nói chung là 

phải chọn nơi sạch sẽ. Trước tượng treo màn vải vàng, lúc không niệm Phật, 

buông  màn  xuống.  Làm  vậy  để  khỏi  đến  nỗi  khinh  nhờn.  Tốt  nhất  là  để 

tượng  Phật  hướng  mặt  về  Ðông,  người  niệm  Phật  đối  trước  tượng  Phật, 

hướng mặt về Tây. Nếu chẳng thể làm vậy được thì thờ tượng ở phương nào 

thuận tiện cũng được. 

Hỏi:  Nếu  không  có  chỗ  nào  thuận  tiện,  không  thờ  Phật  có  được 

không? 

Ðáp: Nếu thực sự không có chỗ nào thuận tiện, miễn sao tâm thành thì 

không thờ tượng Phật cũng được. Lúc niệm Phật hướng về Tây là ổn. 

Hỏi: Nên dùng những thứ gì để cúng dường Phật? 

Ðáp: Thông thường dùng  hương,  hoa, đèn,  nước trong, trái cây  v.v... 

Nếu  không  lo  liệu  được,  thiếu  một  vài  thứ  hoặc  không  có  thứ  gì  hết  cũng 

xong.  Nhưng  tuyệt  đối  chẳng  được  cúng  rượu  hoặc  đồ  mặn  cũng  như  đốt 

giấy tiền, vàng mã trước Phật. 

Hỏi: Nên hành lễ trước Phật như thế nào? 

Ðáp: Tùy ý. Hoặc là dập đầu lạy, hoặc là vái, hoặc khom  mình, hoặc 

chắp tay; nhưng dập đầu lễ bái là cung kính nhất, có thể tiêu tội, tăng phước. 

Hỏi: Lúc niệm Phật có nên quỳ trước mặt Phật không? 

Ðáp:  Chẳng  nhất  định.  Quỳ  niệm,  đứng  niệm,  vừa  đi  vừa  niệm  đều 

được. Cốt yếu là phải thành tâm. Quỳ niệm rất tốt mà ngồi niệm cũng hay. 

Hỏi: Cụ nói hai thời niệm Phật sáng tối, phải lập một khóa trình, phiền 

cụ lập cho tôi một khóa trình có phải là hay hơn không? 

Ðáp:  Khóa  trình  vốn  là  dựa  theo  thời  gian,  sức  lực  của  chính  mỗi 

người mà quy định. Ngài đã cầu tôi thì tốt nhất là tôi soạn ra một nghi thức 

thật đơn giản cho ngài vậy. 

Nếu như ngài có sức thì có thể  hành trì thêm  nhiều  hơn, có thể thêm 

vào kinh Di Ðà, chú Vãng Sanh, kệ Tán Phật, văn Ðại Phát Nguyện. Những 

bài kinh ấy trong sách Thiền Môn Nhật Tụng có chép đủ cả, những chỗ lưu 

thông  kinh  Phật  đều  có.  Khóa  sáng  thì  lúc  vừa  ngủ  dậy,  khóa  tối  thì  trước 

khi đi ngủ, rửa tay, súc miệng, đến trước tượng Phật, thắp nhang, dâng nước, 

chắp  tay  cung  kính,  rồi  quỳ  hoặc  đứng,  hoặc  ngồi  xếp  bằng,  dùng  tâm  chí 

thành niệm theo thứ tự sau: 

- Nam  mô thập phương  Thường  Trụ Tam  Bảo (niệm  một  lần,  lễ  một 

lạy). 

- Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật (niệm một lần, lễ một lạy). 

- Nam  mô  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đại  từ  đại  bi  A  Di  Ðà  Phật 

(niệm một lần, lễ một lạy). 

-  Nam  mô  A  Di  Ðà  Phật  (trăm  câu,  ngàn  câu,  hai,  ba  ngàn  câu,  càng 

nhiều  càng  hay.  Tùy  mỗi  người  rảnh  hay  bận  mà  định  số,  nhưng  phải  từ  ít 

tăng  lên  nhiều, chẳng được từ nhiều  giảm  ít đi. Vô  luận  niệm  nhiều  hay  ít, 

chẳng cần phải lạy). 

- Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát (niệm một tiếng, lễ một lạy, hoặc niệm 

ba lần, lễ ba lạy). 

- Nam mô Ðại Thế Chí Bồ Tát (như trên). 

- Nam mô Thanh Tịnh Ðại Hải Chúng Bồ Tát (như trên). 

- Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh Ðộ. 

Trên đền bốn ân nặng. 

Dưới cứu khổ tam đồ 

Nếu có ai thấy nghe. 

Ðều phát lòng Bồ Ðề, 

Hết một báo thân này, 

Cùng sanh cõi Cực Lạc. 

(lễ ba lạy) 

Hỏi: Khóa trình này rất hay, xin giảng thêm về chữ “thập phương Tam 

Bảo”. 

Ðáp: Tám phương, phương trên và phương dưới gọi là mười phương. 

Phật,  Pháp,  Tăng  là  Tam  Bảo.  Phật  là  Giáo  Chủ.  Pháp  là  kinh  điển  để  tu 

nhân  chứng  quả  do  Ðức  Phật  giảng.  Tăng  là  những  pháp  tử  chiếu  theo  lời 

Phật dạy tu  hành, đã chứng thánh quả  Bồ  Tát, Duyên Giác,  Thanh Văn,  và 

các cao tăng đạo cao, đức trọng, hoằng pháp lợi sanh. 

Phật,  Pháp,  Tăng  đều  gọi  là  Bảo  (quý  báu)  vì  có  thể  phát  sanh,  tăng 

trưởng  pháp  thân,  huệ  mạng  của  hết  thảy  chúng  sanh,  giống  như  của  báu 

trong  thế  gian  có  khả  năng  nuôi  sống  thân  mạng  của  con  người.  Phải  hiểu 

rằng khi niệm Tam Bảo chính là biểu thị mình hoàn toàn lấy Phật, kinh điển 

Phật nói và các vị Bồ Tát, cao tăng tu hành đúng theo lời Phật làm thầy của 

mình. Mình từ những vị đó quy hướng trở thành tín đồ Phật giáo. 

Hỏi: Xin hỏi vì sao phải niệm Phật Thích Ca? 

Ðáp:  Là  vì  pháp  môn  Niệm  Phật  do  chính  Ngài  dạy  cho  chúng  ta. 

Niệm Phật lạy Ngài chính là chẳng dám quên bỏ nguồn gốc vậy. 

Hỏi: Tại sao lại còn phải niệm Quán Thế Âm và Ðại Thế Chí Bồ Tát? 

Ðáp: Vì  người  niệm  Phật  lúc  lâm  chung,  hai  vị  Bồ  Tát này cùng  với 

đức A Di Ðà Phật đồng thời đến tiếp dẫn về Tây Phương. Vì thế niệm Phật 

xong phải niệm danh hiệu và lễ bái hai vị Bồ Tát này. 

Hỏi: Thanh Tịnh Ðại Hải Chúng Bồ Tát là những vị Bồ Tát nào? 

Ðáp:  Thanh  Tịnh  Ðại  Hải  Chúng  Bồ  Tát  là  tất  cả  những  vị  Bồ  Tát 

trong thế giới Cực Lạc đều rất thanh tịnh. Ba chữ Ðại Hải Chúng ngụ ý các 

vị Bồ Tát ấy nhiều như nước biển. Sớm muộn gì ta cũng sẽ làm bầu bạn với 

các vị Bồ Tát ấy, vì thế cần phải niệm niệm lễ bái họ. 

Hỏi: Kệ Hồi Hướng có tác dụng gì? 

Ðáp: Công dụng của bài kệ Hồi Hướng rất lớn. Người tu hành bất luận 

là niệm Phật, hay niệm kinh, niệm xong, nhất định phải niệm kệ Hồi Hướng 

một lượt. Hồi Hướng có nghĩa là gom về, tức là một phương pháp đem công 

đức  niệm Phật,  niệm  kinh  gom  về  một  nơi. Gom  về  nơi  nào? Gom  về  việc 

cầu sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới! 

Chẳng riêng  gì  niệm Phật, niệm kinh  mới  hồi  hướng  về Cực  Lạc thế 

giới, mà bất luận làm việc lành nào cũng đều phải hồi hướng về Cực Lạc thế 

giới. Càng tích  thêm được  một phần công  đức thì  hy  vọng được  vãng sanh 

càng  tăng  thêm  một  phần.  Nếu  làm  công  đức  nhưng  chẳng  hồi  hướng  cầu 

sanh  về  Cực  Lạc  thế  giới  thì  chỉ  sợ  đời  sau  chỉ  được  hưởng  báo  ứng  trong 

cõi  trời,  cõi  người,  vẫn  cứ  luân  hồi  trong  lục  đạo,  chẳng  được  giải  thoát. 

Phước báo càng lớn, càng dễ tạo tội, nên kiếp kế tiếp đó càng đáng sợ hơn. 

Vì  thế,  người  học  Phật  phải  nên  đem  hết  thảy  công  đức  hồi  hướng 

vãng sanh Tây Phương thì lúc lâm chung mới có hy vọng được sanh về Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Nhưng  niệm  bài  kệ  Hồi  Hướng  cũng  giống  như 

niệm  Phật,  phải  từng  chữ,  từng  câu  phát  xuất  từ  nội  tâm,  chẳng  thể  niệm 

xuông nơi cửa miệng được. 

Hỏi: Xin cụ giảng qua ý nghĩa từng câu trong bài kệ Hồi Hướng. 

Ðáp: Câu thứ nhất và câu thứ hai nghĩa là ta đem công đức niệm Phật 

hỗ  trợ cõi  Tịnh Ðộ của Ðức Phật  A Di Ðà khiến cho  nó càng thêm  tốt đẹp 

phi  thường.  Câu  thứ  ba  nghĩa  là  lại  đem  công  đức  ấy  trên  là  báo  đáp  bốn 

tầng ân đức: cha, mẹ, sư trưởng và đức Phật. Câu thứ bốn nghĩa là dưới thì 

dùng  công  đức  cứu  vớt  những  chúng  sanh  khổ  não  trong  ba  đường  ác:  súc 

sanh,  địa  ngục,  ngạ  quỷ.  Câu  thứ  năm  và  thứ  sáu  nghĩa  là  nếu  có  ai  thấy, 

nghe  người  đang  niệm  Phật,  niệm  kinh  sẽ  đều  phát  khởi  tấm  lòng  trên  cầu 

Phật Quả, dưới độ chúng sanh. Câu thứ bảy và thứ tám nghĩa là sau khi cái 

thân  báo  ứng  này  đã  hoàn  toàn  chấm  dứt  thì  mọi  người  sẽ  cùng  vãng  sanh 

Tây Phương Cực Lạc thế giới. Giải thích theo từng câu văn thì ý nghĩa của 

bài kệ Hồi Hướng là như vậy. 

Nói chung, tám câu kệ này lại có hai tầng ý nghĩa lớn. 

Tầng thứ nhất là: Chúng ta niệm Phật là để cầu sanh về Tây Phương, 

chứ chẳng phải  vì cầu công danh, phú quý hay  hết thảy  những điều tốt đẹp 

của thế gian. 

Tầng thứ hai là: Chúng ta niệm Phật là để cứu độ hết thảy chúng sanh 

thoát  ly  khổ  hải, chứ chẳng  phải  vì riêng  bản  thân  mình. Ðã  hiểu rõ tầng  ý 

nghĩa  thứ  hai  này  rồi  thì  bất  luận  là  niệm  Phật,  niệm  kinh  hay  làm  bất  cứ 

điều lành gì đều luôn giữ tấm lòng như thế, hồi hướng như thế. Có như vậy 

mới là người học Phật phát Bồ Ðề tâm chân chánh. 

Hỏi:  Khóa  trình  cụ  vừa  lập  ở  trên  cố  nhiên  rất  đơn  giản,  nhưng  có 

người quá đỗi bận rộn, không lúc nào rảnh thì làm sao thực hiện được? 

Ðáp: Vẫn có biện pháp. Chẳng luận là đang ở đâu hay bất cứ lúc nào 

(niệm vào lúc sáng sớm tốt nhất), hướng mặt về Tây, lễ ba lạy, liền niệm sáu 

chữ “nam mô A Di Ðà Phật” cho đến hết một hơi. Hơi dài thì niệm một hơi 

mươi  câu  càng  hay.  Hơi  ngắn  thì  một  hơi  niệm  vài  câu  cũng  được.  Tổng 

cộng niệm đủ mười hơi. Rồi niệm kệ Hồi Hướng. Niệm xong, hướng về Tây 

lạy  ba  lạy  là  xong.  Ðây  gọi  là  pháp  Thập  Niệm.  Người  rất  bận  mỗi  ngày 

thành  tâm  chiếu  theo  phương  pháp  này  mà  niệm  thì  tương  lai  cũng  có  thể 

được sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới, là vì Ðức Phật A Di Ðà đã từng 

phát nguyện nên tự nhiên được vãng sanh không sai! 



*  CHƯA  CHỨNG  CHÂN  NHƯ  THÌ  ÐỐI  VỚI  LÝ  NHÂN  DUYÊN 

PHẢI RẤT CẨN TRỌNG 



Học  Phật  chú  trọng  “hạnh  giải  tương  ứng”.  Hiểu  (giải)  nhưng  không 

hành giống như kể tên thức ăn, đếm của cải. Hành mà không hiểu dễ lạc ngõ 

rẽ. Cả hai đều mắc lỗi. Nay người tu Tịnh Ðộ chỉ nói là niệm Phật, cầu sanh 

Tây Phương, chỉ biết bám víu theo quả, đến nỗi chẳng biết những điều mình 

niệm đó  là đúng pháp  hay không, cứ coi  nhẹ, chẳng  gia công  xem  xét. Bởi 

vậy  thành  ra  mất  cả  nhân  lực  lẫn  duyên  lực,  há  chẳng  phải  là  chẳng  biết 

chăm  lo  cái  gốc  đó  ư?  Kinh  dạy:  “Nhân  địa  chẳng  chân  sẽ  cảm  quả  cong 

 vạy” .  Kinh  còn  dạy:  “Duyên  là  hết  thảy  công  đức  thiện  căn,  hỗ  trợ  liễu 

 nhân, khai phát chánh nhân” . Ôi! Há có nên chẳng suy nghĩ kỹ càng chăng? 

Nói  đến  Tịnh  Ðộ  là  nói  đến  quả  thanh  tịnh,  không  phiền  não  nghịch 

ác.  Niệm  Phật  là  lấy  cái  tâm  không  nghịch  ác,  phiền  não,  thanh  tịnh  làm 

nhân. Thêm  nữa,  hành các điều thiện, vạn  đức chính  là trợ duyên cho  nhân 

ấy. Nhân và duyên ví như hai cánh chim. Phải cùng nâng cả hai cánh mới có 

thể bay cao, bay  xa, đạt tới chỗ  mình  hướng đến. Phải cùng  tu cả  nhân  lẫn 

duyên thì mới thành tựu được quả. 

Cổ đức biết rõ như thế nên khi dạy người không vị nào chẳng đề cao 

nhân, nào là “thanh tịnh ý mình”, nào là “tâm tịnh cõi nước tịnh” để hiển thị 

rằng:  Muốn  chứng  tịnh  quả,  phải  gieo  tịnh  nhân.  Tuy  bảo  là  “đới  nghiệp 

vãng sanh”, nhưng nghiệp nói đó chỉ là nghiệp quá khứ vẫn còn ẩn tàng, chứ 

chẳng phải cứ tạo tội nghiệt mà vẫn được vãng sanh. Ðủ thấy, [chư cổ đức] 

chẳng chấp nhận [hành nhân gây tạo] lỗi mới. Hiểu rõ lẽ này thì vạn người 

tu, vạn người về. Hễ lầm lạc thì nhân lẫn lực chẳng đủ, mong chứng quả sao 

được? 

Ba kinh Tịnh Ðộ  đều trọng trợ duyên, cực  lực  khen  ngợi  phước đức. 

Kinh Tiểu Bổn (kinh A Di Ðà) dạy:  “Chẳng thể dùng chút thiện căn, phước 

 đức  nhân  duyên  mà  được  sanh  về  cõi  ấy”.  Kinh  Ðại  Bổn  (kinh  Vô  Lượng 

Thọ) dạy:  “Khiến cho bỏ ngũ ác, trừ năm sự đau đớn, lìa khỏi năm sự thiêu 

 đốt”.  Quán  Kinh  dạy:  “Muốn  sanh  về  cõi  ấy  nên  tu  ba  thứ  phước”.  Kinh 

dạy rành rành, dù có nhân nhưng thiếu duyên, dễ đâu thành tựu! 

Có  kẻ  bảo:  “Niệm  Phật  một  câu  có  thể  tiêu  trừ  trọng  tội  trong  tám 

mươi  ức  kiếp  sanh  tử”.  Nghiệp  đã  tiêu  rồi  thì  cần  gì  phải  nhọc  công  giảng 

giải, suy xét nhân duyên nữa cơ chứ? 

Tôi  bảo:  “Một  niệm  sân  tâm  nổi,  mở  ra  tám  vạn  chướng  môn  (ý  nói 

phiền não chướng). Chướng môn đã mở thì nghiệp lại chẳng sanh khởi hay 

sao?  Phần  lớn  những  học  nhân  hiện  thời,  một  mặt  niệm  Phật,  một  mặt  tạo 

nghiệt,  khác  nào  tay  phải  quét  dọn,  tay  trái  vẩy  bụi.  Hãy  thử  tự  vấn  mình 

siêng năng, lười nhác thế nào; nếu chẳng tự dối mình thì ắt sẽ câm lặng, hết 

còn  cười  được  nữa!  Bởi  thế,  người  chắc  thật,  già  dặn  niệm  Phật  thì  không 

một ai là chẳng kinh sợ nhân duyên. Nhân duyên bất tịnh, lại chẳng già dặn, 

chắc  thật  thì  đối  với  Hạnh  và  Giải,  có  được  thứ  gì  không?  Cầu  được  vãng 

sanh kiểu đó chỉ là chuyện mơ tưởng, cầu may mà thôi”. 

* CHẲNG HIỂU GIÁO TƯỚNG THÌ KHÓ THỂ BÀN CHUYỆN CÓ - 

KHÔNG 



Nhà Phật nói Không, nói Có, giống như bàn tay và nắm tay, vốn chỉ là 

một  sự.  Kinh  dạy:  “Sắc  tức  là  Không,  Không  tức  là  Sắc”.  Truy  đến  cội 

nguồn, giáo thuyết này phát xuất từ Bát Nhã. Pháp môn này từ lúc Phật đản 

sanh  mãi  cho  đến  thời  thuyết  giáo  thứ  tư,  Phật  mới  phu  diễn;  bởi  lẽ  giáo 

thuyết  này  chẳng  dành  cho  kẻ  sơ  cơ,  phải  hiểu  rõ  như  thế.  Người  không 

khéo học cứ khăng khăng chấp chặt một bề đến nỗi đường rộng thênh thang, 

nhưng vẫn đi lạc. Rườm lời loạn xị, càng tăng tranh cãi, lợi sanh ở chỗ nào? 

Hữu là Diệu Hữu, tức là luận về Tướng. Không là Chân Không, tức là 

bàn về Thể. Do Thể là Không nên Hữu bất biến. Do Tướng là Có nên Hữu 

tùy duyên. Nhưng thực ra Tướng lại nương vào Thể mà khởi, Thể cũng nhờ 

vào  Tướng  để  hiển  lộ.  Chẳng  phải  Quyền,  chẳng  phải  Thật,  là  hai,  là  một. 

Nếu hiểu trọn vẹn, lãnh hội được ý chỉ viên tu ấy thì chắc chắn sẽ chẳng tự 

mình mâu thuẫn, bảo là có hai con đường nữa! 

Nay  người  tin  vào  Tịnh  Ðộ  là  tin  vào  những  thứ  trang  nghiêm  được 

nói  trong  ba  kinh  Tịnh  Ðộ.  Ðấy  là  nói  về  Tướng,  hoàn  toàn  chẳng  phải  là 

chuyện  ngụ  ngôn  của  Trang  Tử.  Kẻ  ngờ  Tịnh  Ðộ,  chỉ  nói  là  “duy  tâm  tự 

tánh”, đấy là nói về Thể, nào phải là xem thường tam thân của Như Lai. Nếu 

phỉ báng lẫn nhau thì khác gì gần lửa toan không chịu nóng, gần nước toan 

không chịu bị ướt, sao còn có nghĩa “Sắc tức Không”, sao còn có nghĩa Bất 

Biến Tùy Duyên được nữa? 

Phàm những ai nghiên cứu Tịnh Ðộ đôi chút đều biết Tịnh Ðộ có bốn 

phần: cõi Thật  Báo  là  nói  về  Tướng, cõi  Tịch Quang chẳng phải  là  luận  về 

Thể  hay  sao?  Lấy  Thể  bỏ  Tướng  thì  cố  nhiên  Lý  chẳng  viên  dung  mà  Sự 

cũng  chẳng  chân  thật  vậy.  Nếu  như  đối  với  Tây  phương  đã  chỉ  chấp  nhận 

duy  tâm  tự  tánh  làm  Thể,  chẳng  chấp  nhận  các  tướng  Cực  Lạc,  Di  Ðà,  ba 

chỗ  trang  nghiêm  thì  lẽ  ra  đối  với  Ðông  Ðộ  cũng  chỉ  nên  chấp  nhận  “duy 

tâm  tự  tánh”  là  thể,  chẳng  chấp  nhận  có  tướng  Sa  Bà,  Thích  Ca,  tám  khổ, 

tam đồ chứ! 

Nếu  như đã chấp  nhận các tướng cõi Sa Bà  là có thì cũng phải chấp 

nhận các tướng của cõi Cực Lạc chẳng phải là không. Có vậy thì Sự và Lý 

mới chẳng mâu thuẫn. Nếu không thì có khác gì nói người bên Tây Phương 

tay  chỉ  có  nắm  tay,  người  Ðông  Ðộ  tay  chỉ  có  bàn  tay  cơ  chứ?  Hoặc  cũng 

giống  như  nói:  Tôi  chỉ  chấp  nhận  những  gì  trong  tâm,  chẳng  chấp  nhận 

những gì ở ngoài tâm. Thử nghĩ xem: Có pháp nào ở ngoài tâm, ngoài tâm là 

chỗ nào vậy? 



* TÔNG PHÁI 

  

          Phật giáo chia thành các tông phái là vì các học giả Trung Quốc thấy 

Phật pháp  nhiều  như biển cả,  muốn cho  dễ tu tập  nên  mỗi  vị chọn  lấy  một 

đường hòng cầu chuyên tinh, chứ nào phải là tạo dựng  môn hộ để cho điều 

này  là  đúng,  chê  điều  kia  là  sai!  Các  tông  lập  danh  dựa  theo  nơi  chốn,  tên 

người,  hoặc pháp  môn sai khác. Dưới đây tuy  liệt kê danh  mục  mười tông, 

nhưng trên thực tế, có vài tông được rất ít người nghiên cứu. 



    1. Thành Thật Tông (còn gọi là Không Tông) 



Pháp  Sư  Ha  Lê  Bạt  Ma  soạn  luận  Thành  Thật  rất  giống  với  giáo  nghĩa 

Ðại Thừa. Ðại khái là “thành lập ý nghĩa chân thực của kinh điển”. Vào thời 

đại Diêu Tần, khi bộ luận này được đại sư Cưu Ma La Thập dịch ra thì tông 

này mới được sáng lập. 



2. Câu Xá Tông (còn gọi là Hữu Tông) 



Chữ Câu-xá (Kosa) được dịch là Tàng (chứa đựng) hoặc Kiển (kén tằm), 

ngụ ý “bao hàm”. Ở Ấn Ðộ, các bộ luận Tiểu Thừa rất nhiều, sau được kết 

tập  thành  Ðại  Tỳ  Bà  Sa  Luận.  Bồ  Tát  Thế  Thân  dựa  theo  luận  này  chiết 

trung, soạn thành luận Câu Xá, dịch nghĩa là “giải thích phát trí” (cởi mở, đả 

thông vướng  mắc khiến cho trí huệ phát sanh). Tông này được thành lập từ 

khi hai vị Pháp Sư Chân Ðế đời Trần và Huyền Trang đời Ðường dịch luận 

này ra tiếng Hán. 



3. Thiền Tông (còn gọi là Tâm Tông) 



Thiền là gọi tắt của chữ Thiền-na, dịch nghĩa là Tịnh Lự. Tông này do tổ 

sư Ðạt Ma vào đời Lương từ Tây Trúc qua Tàu lập ra, chủ trương “chẳng lập 

văn  tự,  chỉ  thẳng  tâm  người,  thấy  tánh  thành  Phật”.  Ðại  khái  là  đã  ngộ  rồi 

mới khởi tu. Tuy  nói  là “chẳng  lập  văn tự” nhưng  lại  là tông có  nhiều sách 

vở nghiên cứu về Bát Nhã nhất. 



4. Luật Tông (còn gọi là Nam Sơn Tông) 



Tông phái này dùng phương pháp y theo những cấm chế của Phật để tịnh 

trừ những ác nghiệp nơi thân, khẩu, ý. Sáng tổ là ngài luật sư Nam Sơn Ðạo 

Tuyên đời Ðường, lấy luật Tứ Phần làm kinh điển chủ yếu. 



5. Thiên Thai Tông (còn gọi là Pháp Hoa Tông) 



Ðời  Tùy,  đại  sư  Trí  Giả  ở  núi  Thiên  Thai  lấy  kinh  Pháp  Hoa  làm  kinh 

điển  căn  bản,  sáng  lập  ra  tông  này.  Ngài  phát  minh  diệu  lý  “nhất  tâm  tam 

quán”.  Ðối  với  học  thuyết  phán  giáo  giải  nghĩa,  Ngài  đã  hệ  thống  hóa  rất 

tinh xác. Các tông mỗi khi diễn giảng giáo nghĩa, đa phần dựa theo phương 

thức phán giáo của Ngài. 



    6. Hiền Thủ Tông (còn gọi là Hoa Nghiêm Tông) 



Hòa Thượng Ðỗ Thuận đời Ðường lấy kinh Hoa Nghiêm làm kinh điển 

căn bản, sáng  lập  ra tông  này. Ðến đời tổ  thứ ba  là đại sư  Hiền  Thủ  lại  gia 

công chỉnh lý khiến cho giáo nghĩa minh xác, tinh vi phi thường. Ngài phát 

minh  giáo  thuyết  “nhất  chân  pháp  giới”;  đây  chính  là  giáo  nghĩa  uyên  áo 

nhất của tông này. 



7.  Từ  Ân  Tông (còn  gọi  là  Pháp  Tướng  Tông,  cận  đại  gọi  là  Duy 

Thức Tông) 



Kinh điển chủ yếu để y cứ của tông này là các kinh Lăng Già, Giải Thâm 

Mật v.v... và  Thành Duy Thức  Luận, chủ  trương “chuyển  Thức  thành  Trí”. 

Ðời  Ðường,  do  Pháp  Sư  Huyền  Trang  ở  chùa  Từ  Ân  phiên  dịch,  hoằng 

dương [luận Thành Duy Thức] nên tông này mới được thành lập. 



    8. Tam Luận Tông (còn gọi Tánh Tông) 



Bồ  Tát  Long  Thọ  soạn  ra  Trung  Luận  và  Thập  Nhị  Môn  Luận,  Bồ  Tát 

Ðề Bà soạn Bách Luận. Ba bộ luận này đại khái thuyết minh “nghĩa lý chân 

thực  trong  Ðại  Thừa  và  phá  chấp,  phá  chướng”.  Từ  khi  ngài  Cưu  Ma  La 

Thập dịch các bộ luận này vào đời Diêu Tần, tông này mới được thành lập. 

  

    9. Mật Tông (còn gọi là Chân Ngôn Tông) 



Mật có nghĩa là “bí áo” (kín đáo, sâu thẳm). Ý nói cảnh giới rất sâu của 

Phật, nếu chẳng phải là hàng Ðẳng Giác Bồ Tát thì chẳng thể hiểu rõ, đề ra 

phương  pháp  “tam  mật  tương  ứng,  tức  thân  thành  Phật”  (thân,  khẩu,  ý  đều 

mật, thành Phật ngay trong thân này). Kinh điển căn bản là kinh Kim Cang 

Ðảnh, kinh Ðại Nhật  v.v... Tông  này do  hai  vị đại sư  Kim Cang  Trí  và  Bất 

Không lập ra vào đời Ðường. Nhưng hiện tại được lưu hành ở Trung Quốc 

chính  là  Mật  giáo  Tây  Tạng  và  Mông  Cổ,  họ  lại  chia  ra  các  phái  Hồng, 

Hoàng, Bạch v.v... 



    10. Tịnh Ðộ Tông (còn gọi là Liên Tông) 



Do đại sư Huệ Viễn đời Tấn sáng lập, lấy ba kinh Di Ðà, Vô Lượng 

Thọ  và  Quán  Kinh  làm  kinh  điển  chủ  yếu.  Chủ  trương  “bốn  pháp  niệm 

Phật,  đới  nghiệp  vãng  sanh  Cực  Lạc”.  Phương  pháp  của  tông  này  là  độ 

khắp ba căn, thâu trọn lợi độn. Vì thế, người tại gia tu tập càng thật tiện 

lợi. 



Thứ tự của mười tông này là căn cứ theo cuốn Thích Giáo Tam Tự Kinh 

của Lý Xuy Vạn lão nhân đời Minh. Cuốn này từng được đại sư Ấn Quang 

trùng  đính  vào  đời  Thanh,  sau  lại  được  cư  sĩ  Dương  Nhân  Sơn  san  định, 

nhuận sắc. Thứ tự này có lẽ là có dụng ý. Dùng ý kiến thô thiển của mình để 

suy xét, tôi xin thử trình bày như sau: 

1) Nếu căn cứ  vào Thừa thì chia ra hai tông thuộc Tiểu Thừa, bảy tông 

Ðại Thừa. Luật Tông gồm cả Tiểu lẫn Ðại. Lẽ tự nhiên là nêu Tiểu trước rồi 

mới  nêu  Ðại,  nên  Thành  Thật  và  Câu  Xá  được  nêu  trước,  Luật  Tông  nêu 

trung gian, kế tiếp nêu tên các tông khác. 

2) Nếu  luận  theo  giáo  nghĩa thì  Thiền Tông  là “truyền  Phật tâm ấn”,  là 

pháp tối cao, nên nêu tên trước tiên trong các tông Ðại Thừa. Tịnh Tông độ 

khắp  ba  căn,  là  pháp  rộng  nhất  nên  liệt  kê  sau  cùng;  giống  như  xe  có  hai 

bánh. Các tông khác được kể ở trung gian khác như thùng xe, gọng xe... Xe 

có công năng chuyên chở, bánh xe có sức mạnh vận chuyển. 

3) Nếu luận về mặt hành trì thì Giới Luật là căn bản của các hạnh nên 

ngay sau khi biết Thiền, hiểu  Tông thì trước hết phải  lấy ngay  Luật  làm 

căn bản chánh. Học quý cầu hiểu, tánh - tướng của hai tông Thiên Thai, 

Hiền Thủ đều là kim chỉ nam cho giáo lý nên phải được nêu ngay tiếp sau 

đó để người học hiểu rõ giáo tướng. Hiểu rồi thì quý ở chỗ thực hành nên 

Mật, Tịnh chính là các phương pháp chuyên tu trì được nêu sau rốt, khiến 

cho người học biết chỗ quy túc. 

Trong  mười tông,  hai  tông  Luật và  Tịnh  đều  mang đặc tánh phổ thông. 

Chẳng  cần  biết  là  tông  nào,  đều  phải  thọ  trì  giới  luật,  đều  có  thể  kiêm  tu 

niệm Phật. Bởi lẽ, không giới hạnh thì vạn đức chẳng lập, có niệm Phật thì 

sẽ thành tựu ổn thỏa nhất. 



---o0o--- 

PHẦN THỨ HAI - PHẬT THẤT KHAI THỊ  

I. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Nhâm Tý 

(đệ tử Ngô Thông Long kính ghi)  

1. Khai Thị Lần Thứ Nhất 

Niệm  Phật  kết  thất  tính  đến  nay  đã  là  hai  mươi  ba  năm  rồi,  những  liên 

hữu đã mất tính ra có đến một ngàn sáu trăm vị. Có vị được vãng sanh, có vị 

chẳng vãng sanh. Số vãng sanh chiếm thiểu số, phần nhiều là thuộc vào thời 

gian mười năm trước, mười năm sau thật là ít ỏi. Sa sút như thế, chẳng buốt 

lòng sao! Chuyện cũ lỡ rồi, tương lai phải gắng, xin hãy bắt đầu từ hôm nay! 

Niệm  Phật  để  được  vãng  sanh,  để  được  giải  thoát  thực  sự.  Kết  thất  là 

“khắc kỳ cầu chứng”, tức là trong thời gian định kỳ cầu đạt được chứng cứ 

chứng tỏ  mình sẽ  vãng sanh - chứng cứ ấy chính  là “Nhất  Tâm  Bất  Loạn”. 

Nhất Tâm  Bất  Loạn chính  là  lẽ bí  mật của kinh.  Kết thất chẳng được Nhất 

Tâm  chính  là  đã  để  lỡ  dịp.  Làm  thế  nào  để  đạt  được?  Có  nhiều  nhân  để 

thành tựu, nhưng quan trọng nhất chỉ có hai: 

- Một là người lập đạo tràng phải phụng hành đúng với giáo pháp. 

- Hai là người tu hành phải tu đúng như pháp. 

Kế đó, lại phải chân thành. Mọi pháp thế gian còn phải chân tâm thật ý 

thì  mới có  hy  vọng  tựu  về sau, huống  hồ  là Phật pháp? Vì thế phải  hết sức 

thành khẩn tu tập. Nếu không thì chẳng  những  vô  ích  mà còn chiêu  lấy tội 

lỗi. 

Ðả thất giống như dựng tòa lầu lớn cao trăm thước. Muốn xây được thì 

phải thực hiện ba giai đoạn công tác: 

- Dọn sạch sẽ cuộc đất mình định xây, dẹp bỏ các chướng ngại vật. 

- Bồi đất đá lên trên ấy. 

- Xây móng thật kiên cố rồi mới có thể xây lên từng tầng. 

Ðả  thất  cũng  thế,  đó  chính  là  “kiến  thiết  tâm  lý”,  cũng  có  ba  tầng  thi 

công: 

- Ðem hết thảy những chuyện nhân, ngã, thị phi khắp toàn thân bỏ xuống 

hết,  chẳng  được  dùng  ngàn  vạn  tâm  tình  niệm  Phật.  Trong  vòng  bảy  ngày 

phải chú trọng buông bỏ vạn duyên. 

- Ðối với  những  người dự Phật thất nhưng vẫn  ngủ ở nhà thì phải  gắng 

sao thân tuy ở  nhà,  nhưng tâm thường ở chùa  Linh Sơn. Trên đường đi  về, 

niệm niệm nghĩ đến Phật. 

-  Một  khi  đến  đạo  tràng,  đừng  trò  chuyện,  hàn  huyên,  “ít  nói  một  câu 

 chuyện, niệm nhiều một câu Phật, đánh chết mỗi ý niệm, để Pháp Thân được 

 sống”.  Chỗ  này  đã  là  đạo  tràng  thì  hễ  ngồi  xuống  liền  bắt  đầu  niệm  Phật, 

chớ  đừng  có  lên  lên  xuống  xuống,  ngồi  đứng  chẳng  yên,  tự  gây  những 

chuyện phiền toái vặt vãnh, phương hại người khác, tạo thành tội vạ lớn. 

Ba điều như thế, hãy siêng phụng hành! 

Lại  nói  đến  phương  pháp  niệm  Phật  thì  một  câu  Phật  hiệu  từ  tâm  đề 

khởi, từ miệng niệm ra, nghe suốt vào tai, cần phải phân minh. Lại còn phải 

ghi nhớ số (bất tất dùng xâu chuỗi) từ một đến mười. Chỉ cần nghe được rõ 

ràng là đã đạt công phu, tức là đã Nhất Tâm niệm Phật đó vậy! 



---o0o--- 

2. Khai Thị Lần Thứ Hai 

Phật thất khai thị là nhằm làm cho hành giả giác ngộ, ắt phải tự giác 

ngộ  thì  sau  mới  có  hy  vọng  thành  công.  Bởi  thế  điều  thứ  nhất  là  phải 

giác,  giác  như  thế  nào?  Giác  tình  thế  hiện  tại.  Ngày  hôm  nay  chúng  ta 

phải giác ngộ mình đang ở trong tình thế nào? Là giống như con cá vậy. 

Có người nghe vậy liền bảo tôi biết rồi, “cá” là giống như chữ “cá” trong 

bài kệ đọc lúc chiều tối: 



 Thị nhật dĩ quá,  

 Mạng diệc tùy giảm,  

 Như thiểu thủy ngư,  

 Tư hữu hà lạc?  

(Ngày hôm nay đã qua, 

Mạng theo đó cũng giảm, 

Khác nào cá thiếu nước, 

Ðiều ấy có vui chi?) 



Nhưng  chữ  “ngư”  tôi  nói  ở  đây  không  phải  chỉ  có  nghĩa  như  vậy,  mà 

“ngư” đây là con cá đang nằm trong nồi, ở dưới để sẵn củi. Tuy trong nồi có 

nước,  tạm  thời  cá  có  thể  bơi  qua  bơi  lại,  tiêu  dao  tự  tại,  nhưng  nguy  hiểm 

đến cùng cực, chỉ chờ lúc củi bén lửa thì phận cá sẽ ra sao? Các vị nghĩ xem! 

Hoàn cảnh của chúng ta đây giống hệt như thế đó: bị ác ma giam chặt trong 

chảo dầu do chúng tạo, sớm tối sẽ bén lửa. Ðây chính cái gọi là thời đại bom 

nguyên tử! Tuy bom nguyên tử là do Mỹ, Nga tấn công nhau, nhưng ai dám 

bảo  đảm  Ðài  Loan  chẳng  bị  lãnh  họa.  Dù  chẳng  bị  nạn  trực  tiếp,  nhưng  bị 

bụi  bom  nguyên  tử  nhiễm  thân,  chết  nát  ra  là  chuyện  tất  nhiên!  Chúng  ta 

phải nên nhận biết hoàn cảnh này, vị trí này. 

Ðiều thứ hai là phải sợ. Ðiều vừa nói trên chưa đáng sợ, điều đáng sợ là 

nghiệp chưa tiêu nên phải lãnh chịu chẳng ngừng. Thử hỏi: Thế giới này là 

ngũ trược ác thế, vì sao quý vị sanh vào đây? Lại vì sao sanh nhằm thời này? 

Ðều do nghiệp lực khiến thành như vậy; vì cộng nghiệp, cộng cảm, cộng thọ 

vậy. 

Ðã như vậy thì đừng có oán trời, trách người. Người có công phu tốt tự 

có biện pháp tốt. Do cộng thọ nên không tránh khỏi chết, nhưng chết đi sanh 

về những nơi khác nhau là do công phu sai khác, tức là lúc chết chính là lúc 

vãng  sanh.  Nếu  chúng  ta  đạt  được  Nhất  Tâm  thì  ngay  hiện  tại  sẽ  đạt  được 

“cộng trung bất cộng”  (dù cùng cộng  nghiệp  mà chẳng phải cùng chịu khổ 

quả), tương lai vãng sanh cũng ổn đáng. Nhưng nếu nay chúng ta chưa làm 

được như vậy thì chết đi sẽ lại hướng đến tam đồ, lục đạo! Ðấy chính là điều 

chúng ta phải nên kinh sợ. 

Ðiều thứ ba là nên tiếc. Học Phật, niệm Phật đến nay đã là hai mươi ba 

năm,  nhưng  trong  số  những  người  cùng  tu  vẫn  chưa  có  ai  nắm  vững.  Tiếc 

thay! Tiếc thay! Cơ duyên trước  mắt  một phen mất đi, khó thể có lại được. 

Ðừng nói đời này chẳng tu đợi kiếp sau, bởi lẽ “thân người khó được”. Ví dù 

được làm thân người, nhưng “Phật pháp khó nghe”, chưa chắc đã được nghe 

Phật pháp. Ví dù được nghe Phật pháp, chưa chắc được nghe pháp môn Tịnh 

Ðộ. Ví dù được nghe pháp môn Tịnh Ðộ, chưa chắc có thể kết thất như ngày 

hôm nay. Thử nghĩ xem: đạo tràng của chúng ta giảng kinh như thế, khai thị 

như thế, mỗi năm kết thất mà vẫn chưa thành thì huống hồ gì là kiếp sau? 

Vả lại,  người ta được thành tựu  hay không  là do căn khí. Người đời có 

thể chia thành hai loại là ngu si và thông minh. 

- Kẻ ngu tuy được khai thị, nhưng nghe rồi tâm chẳng tiến triển, không 

hề giác ngộ. Vì sao đến nỗi như thế? Do ba độc trong tâm đầy dẫy, độc phát 

ra ngoài nên hiện tướng như thế. Hạng người này ngã kiến rất nặng, thường 

khởi  phiền  não,  khó  độ  được!  Nhưng  bọn  họ  đời  này  tạo  ác  hơi  ít,  đấy  là 

điểm sở trường của họ. 

- Hạng thông  minh đời  này tạo ác  tuy  lớn,  nhưng dễ  giác  ngộ,  nếu  gặp 

được thiện tri thức uốn nắn sẽ mau biến chuyển, dễ độ! 

Thứ hai là đều do nghiệp lực đời trước tạo thành như thế. Nghiệp lực vô 

biên  nên  ngay  trong  thời  Ðức  Phật,  vẫn  có  kẻ  Ngài  chẳng  độ  được.  Vì  thế 

mới nói “phước chí tâm linh”, nghe pháp rồi tấn tu quả là kẻ có phước vậy! 

Thế  nhưng Phật pháp  vô biên, đối  với  mỗi căn khí đều có phương tiện. 

Tổ sư Ngẫu Ích đã dạy cho kẻ ngu pháp “sám hối hồi hướng”. Với hết thảy 

những sự nơi thân, khẩu, ý, hễ lành thì hồi hướng Tây Phương, hễ ác thì sám 

hối  ngay  lập  tức.  Ngay  cả  việc  lành  sám  hối  đó  cũng  đem  hồi  hướng  Tây 

Phương. Kẻ si chẳng thể phân biệt thiện ác thì cứ nhất loạt sám hối, nhất loạt 

hồi hướng. Tâm quyết định như thế thì niệm niệm tại Tây Phương, lực dụng 

rất lớn. Cách thực hiện như sau: 

1) Sau hai khóa lễ sáng tối liền sám hối, hồi hướng. 

2) Thường ngày hễ gặp cảnh trái ngang, lăng nhục, khốn khổ liền lập tức 

sám hối, hồi hướng. Bởi đấy là do túc nghiệp tạo thành như thế cho nên phải 

sám hối nghiệp nặng. 

3) Lúc tâm khởi ác niệm, phiền não bèn lập tức sám hối. Do nghiệp lực 

nên phiền não thường khởi, đừng đổ lên người khác. Nếu không, hậu báo vô 

cùng vậy. Bởi lẽ, những chuyện ngang trái v.v... là do nghiệp lực, chịu xong 

liền hết. Nếu lại khởi phiền não gieo vạ cho người khác thì sẽ xoay vần báo 

trả nhau, chính là mình tự hại mình vậy! 

Ba thứ sám hối hồi hướng như thế chính là pháp môn mất nhiều năm tôi 

mới cầu được, nay tặng cho quý vị. Quý vị hãy thực hành, đừng khinh là tầm 

thường. Tổ Ngẫu Ích bảo sám  hối, hồi  hướng  lại thêm  niệm Phật thì không 

ai là chẳng thành cả! 

Kinh dạy:  “Chí tâm niệm Phật một câu tiêu trừ được trọng tội trong tám 

 mươi ức kiếp sanh tử”.  Trong hai mươi năm qua, quý vị không một ai niệm 

được như vậy. Chí tâm là lúc niệm Phật trước hết phải dọn tâm cho thật sạch 

sẽ,  rỗng  rỗng  rang  rang  thì  ngay  khi  ấy,  một  câu  Phật  hiệu  thông  trên  suốt 

dưới,  không  còn  gì  khác  cả.  Niệm  chí  tâm  như  thế  thì  mới  hòng  đạt  được 

“Nhất  Tâm  Bất  Loạn”.  Quý  vị  niệm  Phật  hãy  nên  theo  nguyên  tắc  này, 

nhưng  làm  thế  nào  để  chí  tâm?  Xin  đáp:  “Tội từ  tâm  khởi  dùng  tâm  sám” . 

Do còn tội nghiệp nên tâm khởi phiền não. Lúc tâm khởi phiền não thì sẽ tạo 

tội  nghiệp.  Ngay  lúc  ấy  phải  sám  hối  cho  nó  tiêu  mất.  “Tâm  đã  diệt  rồi  tội 

 cũng không”.  Do còn tội nghiệp nên chẳng thể chí tâm. Tội nghiệp đã diệt sẽ 

tự nhiên chí tâm. Bởi thế bảo: “Tội diệt, tâm mất thảy đều không, thế mới gọi 

 là chân sám hối”.  Niệm Phật  như thế thì  đạt được chí tâm, diệt được trọng 

tội, dù bom nguyên tử có rơi xuống cũng chẳng ngại gì. Kệ rằng: 

   

 Tâm nhất phân minh đoạn hoặc thì,  

 Vãng sanh chứng quả thượng hà nghi,  

 Tuy nhiên thường thuyết hoặc nan đoạn,  

 Sám hối huyền môn tích bất tri.  

(Tâm đã phân minh đoạn hoặc rồi, 

Vãng sanh chứng quả há nào sai, 

Tuy thường hay bảo Hoặc khó đoạn, 

Sám hối huyền môn tiếc chẳng hay) 



Nếu niệm đến Nhất Tâm Bất Loạn thì chính là lúc đoạn Hoặc. Như vậy 

ắt được vãng sanh, vãng sanh rồi ắt mau chứng Phật quả. Lý thật phân minh, 

còn nghi ngờ gì nữa? Tuy nói là đoạn Hoặc rất khó, đoạn một phẩm Kiến Tư 

Hoặc như cắt đứt dòng sông chảy mạnh rộng đến bốn mươi dặm, nhưng vẫn 

có  pháp  môn  mầu  nhiệm  chính  là  sám  hối  hồi  hướng.  Ðấy  chính  là  huyền 

môn. Tiếc rằng người đời chẳng biết. Niệm Phật mà biết phối hợp với pháp 

môn này thì sẽ thành tựu dễ dàng! 



---o0o--- 

II. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Giáp Giần 

(đệ tử Hà Mỹ Tuyết kính ghi) 

1. Khai Thị Lần Thứ Nhất 

Thưa các vị lão sư, các vị đồng tu, 

Từ khi Linh Sơn tự có Phật thất đến nay đã là hai mươi lăm năm, có thể 

duy  trì  lâu  dài  liên  tục,  chẳng  gián  đoạn  như thế  thật  chẳng  phải  là  chuyện 

dễ. Phật thất mỗi năm, học nhân (lời cụ Lý Bỉnh Nam tự xưng) đều đến tham 

gia, chẳng dám bảo là khai thị, mà chỉ là đem phương pháp niệm Phật và yếu 

nghĩa của nó sách tấn, khuyên lơn các vị mà thôi. 

Trong hai mươi lăm năm, những điều cần nói đã nói qua cả rồi. Gần đây 

học nhân bận rộn lắm việc, trong thời gian tổ chức Phật thất, chỉ có thể đến 

hai lần. Những điều nói ra đều là những câu lấy trong kinh, hoặc từ ngữ lục 

của chư Tổ Sư. Học  nhân  vô  học  vô đức,  ngoài  những  lời kinh,  lời Tổ dạy 

thì không còn gì để nói, những điều muốn nói cũng phát xuất từ khuôn phép 

của  tiền  nhân.  Những  điều  tôi  nói  trong  quá  khứ,  chưa  chắc  quý  vị  đã  nhớ 

hết, hoặc đã quên sạch, nên hôm nay nhắc lại thì cũng như mới nói. 

Lần  này  học  nhân  thay  đổi  phương  thức,  in  dàn  bài  tặng  quý  vị  tham 

khảo.  Bởi  vì  xem  dàn  bài  nghe  giảng,  ấn  tượng  càng  khắc  sâu,  dễ  hiểu  rõ 

trọn vẹn, nghe xong có thể đem về nghiên cứu kỹ càng. Nếu như quý vị nhờ 

đó mà đạt được cảnh giới tốt thì cố nhiên là rất tốt. Nếu như thấy không tiến 

bộ gì thì xem đọc lại nhiều lần, cốt sao đúng pháp thực hành, lâu ngày chầy 

tháng nhất định sẽ được lợi ích. 

Chúng  ta  tu  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  mục  đích  là  tương  lai  chứng  đắc  Phật 

quả. Tu các pháp môn khác mà muốn chứng Phật quả thì phải trải qua ba đại 

A  Tăng  Kỳ  kiếp;  trong  trăm  vạn  người  khó  có  một  người  thành  tựu.  Phật 

Quả tuy tốt, nhưng ai có thể chứng được? Trong pháp  môn Tịnh Ðộ thì chỉ 

cần tại thế giới Sa Bà này, trong vòng mấy mươi năm ngắn ngủi, một câu A 

Di Ðà  Phật  niệm  đến Nhất  Tâm  Bất  Loạn  thì liền được  vãng sanh.  Sau khi 

vãng sanh, trong  một thời  gian  ngắn  thành địa  vị bổ  xứ Bồ  Tát, thành  Phật 

rất dễ. Vì vậy, pháp môn này dễ tu, đáng gọi là “độ khắp ba căn, gồm thâu 

lợi, độn”. Thượng căn được  lợi  mà bọn độn căn chúng ta cũng có thể được 

lợi. Ai ai cũng tu được, đều có thể thành tựu. 

Hễ ai tu Tịnh Ðộ đều biết những câu  “vạn nhân tu vạn nhân khứ” (vạn 

người  tu,  vạn  người  vãng  sanh),  “đới  nghiệp  vãng  sanh”,  “Nhất  Tâm  Bất 

 Loạn”,  nhưng  mọi  người đều chẳng  muốn hiểu kỹ  ba câu  này.  Tôi đã từng 

giảng qua, nhưng ai nấy đều hiểu lầm ý nghĩa của chúng, vẫn chưa thể hiểu 

sâu, hiểu đúng, hiểu tỉ mỉ, cho nên chưa thể thành công được. 

Mấy  năm  gần  đây,  thấy  công  phu  các  vị  thụt  lùi  lớn.  Nhớ  năm  năm 

đầu lúc mới mở Phật thất ở Ðài Trung còn khá, chứ năm năm sau đó đã kém 

hẳn,  năm  năm  kế tiếp đó càng  tệ  hơn  nữa. Công phu đã chẳng tiến, trái  lại 

còn lui sụt. Ðã thế niệm Phật đều chẳng phấn khởi tinh thần. Ðây là lời thực, 

học nhân đến đây chỉ mong quý vị đạt được lợi ích chân thật. Bởi thế, chẳng 

thể  khen  ngợi  quý  vị  được.  Tâng  bốc  quý  vị  thì  chẳng  những  chẳng  được 

vãng sanh mà trái lại còn làm hại mọi người. Nay đem ý nghĩa chân thật của 

ba câu ấy nói ra, quý vị sẽ liền biết rõ công phu của mình như thế nào. 



* “Vạn tu vạn nhân khứ”  



Ðây  chính  là  lời  của  Tổ  Sư,  hoàn  toàn  chẳng  sai  lầm,  dưới  đây  sẽ  nêu 

bốn điều để chân chánh giảng pháp, khiến cho quý vị chẳng còn hiểu lầm ý 

nghĩa câu này nữa. 



a. Tu phải nhận thức rõ Chánh Trợ Song Tu 



Tu tức là chiếu theo pháp môn Tịnh Ðộ mà tu, phải nhận thức rõ Chánh 

Trợ Song Tu. Chánh tức  là công phu căn  bản, chỉ  niệm sáu chữ hồng danh 

“nam mô A Di Ðà Phật”. Ðây là công phu chánh, ai cũng biết niệm. Chẳng 

học  Phật  cũng  biết  niệm,  nhưng  không  hiểu  nghĩa.  Nay  tôi  giải  thích  đại 

lược: 

1) Một câu “nam mô A Di Ðà Phật” là Pháp Giới Tạng Thân, bao gồm 

cả thập phương tam thế chư Phật. 

2) Một câu “nam  mô A Di Ðà Phật” bao trùm cả  mười hai bộ loại kinh 

điển trong Tam Tạng, tức là chữ A đã bao gồm toàn bộ giáo pháp của Tam 

Tạng. 

3)  Sáu  chữ  hồng  danh  là  vua  của  các  chú,  sáu  chữ  “nam  mô  A  Di  Ðà 

Phật”  là  chữ  bí  mật,  chẳng  phiên  dịch.  Cả  sáu  chữ đều  chẳng  phải  là  tiếng 

Tàu. Pháp này cao tột, thù thắng hơn trì tụng bất cứ chú ngữ nào khác. 

4)  Học  Phật  phải  tu  Ðịnh.  “Hoa  Nghiêm  đại  định”  chính  là  Di  Ðà  đại 

định. Nhất  Tâm  Bất  Loạn chính  là định, đạt được Nhất  Tâm  là thành công. 

Ðấy chính là chỗ mầu nhiệm của pháp môn Tịnh Ðộ. 

Hai  mươi  năm  trước  đây,  ngoại  trừ  những  lúc  có  Phật  thất,  mỗi  Chủ 

Nhật,  học  nhân  đều  đến  đây  giảng  kinh,  phần  lớn  các  kinh  đã  giảng  qua, 

nhưng học nhân thường nói: Giảng kinh chẳng thể liễu thoát sanh tử, chỉ là 

để  kết  duyên  nhằm  khiến  chúng  sanh  hiểu  rõ  ý  kinh,  cải  biến  tâm  lý,  thực 

tiễn  tu  hành.  Dù  cho  có  giảng  kinh  trăm  năm,  hằng  ngày  giảng  kinh  cũng 

chẳng  thể  liễu  sanh  tử.  Chẳng  bằng  kẻ  chẳng  hiểu  giáo  lý  nhưng  biết  niệm 

sáu chữ hồng danh, niệm đến Nhất Tâm Bất Loạn thì được lợi ích rất lớn. 

Niệm  Phật  là  công  phu  chánh,  có  thể  hiển  lộ  bổn  tánh  Chân  Như. 

Niệm đến Nhất Tâm thì tâm minh, tánh hiển, đấy là thành công. Nếu chỉ 

đàm  huyền  luận  diệu  thì  tu  bao  nhiêu  năm  cũng  chẳng  thể  giải  ngộ  tâm 

tánh.  Xin  quý  vị  nghe  kỹ:  Sáu  chữ  hồng  danh  “nam  mô  A  Di  Ðà  Phật” 

chính là bổn tánh của quý vị, bổn tánh chính là tâm của quý vị. 

Thiền  Tông  chê  Tịnh  Tông  rằng:  “Ngu  nhân  cầu  Phật  bất  cầu  tâm, 

 trí nhân cầu tâm bất cầu Phật”  (kẻ ngu cầu Phật chẳng cầu tâm, người trí 

cầu tâm chẳng cầu Phật). Quý vị cầu tâm hay cầu Phật? Nếu cầu Phật thì 

là  người  ngu  vì  chẳng  biết  tâm  quý  vị  chính  là  Phật,  Phật  chính  là  tâm 

quý  vị.  Tâm  và Phật  vốn  là  một,  vì  vô  minh  ngăn che  nên Phật  là  Phật, 

tâm  là  tâm,  tâm  và  Phật  bị  chia  thành  hai,  đều  là  do  quý  vị  tạo  ra.  Nay 

quý vị niệm Phật chính là hiển lộ bổn tánh của mình:  “Mười phương tam 

 thế Phật, cùng chung một Pháp Thân”.  Phật quá khứ có Pháp Thân, Phật 

vị  lai  cũng  có  Pháp  Thân.  Phật  vị  lai  chính  là  chúng  ta.  Pháp  thân  của 

chúng  ta  với  Pháp  Thân  của  Phật  Thích  Ca,  Phật  Di  Ðà  là  một  không 

phải hai. Niệm Phật là khai hiển bổn tánh, là công phu chánh. Quý vị tu 

không thành công pháp môn này thì có thể nói đoan chắc là quý vị tu các 

pháp  môn  khác  cũng  không  thể  thành  tựu  được.  Nếu  bỏ  pháp  môn  này 

mà quý vị có thể thành tựu được thì tôi chính là kẻ đại vọng ngữ, sẽ đọa 

địa ngục. 

Tu chính là vì tâm tánh của chúng ta bị vô minh ngăn che. Vô minh 

chẳng dễ nhận biết. Nói cách khác, vô minh chính là những hành vi giết, 

trộm,  dâm,  tham,  sân,  si  v.v...  hằng  ngày  của  chúng  ta.  Tu  chính  là  trừ 

khử  những  vô  minh  ấy,  chẳng  tạo  nghiệp  giết,  trộm,  dâm,  chẳng  khởi 

tham, sân, si, khiến cho bổn tánh tỏ lộ quang minh, đó tức là Tu. 

Nhưng ai có thể biết được đạo lý này? Ai chịu thực hành? Mọi người 

vừa  niệm  Phật  vừa  nhiễm  vô  minh  thì  làm  sao  minh  tâm  kiến  tánh  cho 

được? Vì thế phải dùng trợ lực để tiêu trừ giết, trộm, dâm, tham, sân, si. 

Trợ tu như thế nào? Tuy chẳng hiểu rõ Phật lý, nhưng cốt sao có thể phân 

biệt thiện ác,  hiểu rõ hai câu sau đây  là được:  Hễ  là điều  gì  bại  hoại  thì 

đừng  làm,  đó  chính  là  “chư  ác  mạc  tác”.  Nhẫn  chưa  được  thì  cắn  chặt 

răng đừng làm. Làm việc lành, dù lúc ban đầu chỉ miễn cưỡng làm. Ðấy 

chính là “chúng thiện phụng hành”. Hành thiện dứt ác, giữ tâm lành, nói 

lời  hay,  làm  việc  tốt,  đấy  chính  là  phương  pháp  hỗ  trợ  công  phu  chánh, 

trừ khử vô minh. Vì thế gọi là “trợ hạnh”. 

Nói rộng ra, trợ hạnh là tu sáu Ba La Mật, nhưng khó hiểu, nên chẳng 

cần phải nói đến. Phàm là điều ác thì dù có tặng quý vị khối kim cương 

nặng mười vạn bảng (pounds), quý vị cũng chẳng chịu làm. Ðối với việc 

lành thì dù phải chịu trở ngại nào cũng cứ làm. Hai điều này chính là  “tùy 

 duyên tiêu cựu nghiệp, cánh bất tạo tân ương”  (tùy duyên tiêu nghiệp cũ, 

chẳng tạo họa mới nữa). Lúc bình thường gặp thiện thì làm, gặp ác thì bỏ. 

Khi niệm Phật thì buông bỏ vạn duyên, một ác niệm vừa khởi lên thì liền 

dùng ngay một câu “nam mô A Di Ðà Phật” để áp chế nó. Thâu tóm ba 

nghiệp thân, khẩu,  ý,  theo đó  mà  hành  lâu ngày sẽ được  thành công.  Vì 

thế bảo là  “vạn nhân tu, vạn nhân khứ”.  



b.  “Bất  chiếu  tu  bất  năng  khứ”  (chẳng  tu  đúng  theo  đó  thì  chẳng 

được vãng sanh) 



Tuy  là  “vạn  nhân  tu,  vạn  nhân  khứ”,  nhưng  nếu  chẳng  tu  đúng  thì 

chẳng  thể  vãng  sanh  được.  Ai  cũng  biết  có  Phật,  có  Ma.  Ma  chính  là 

tham,  sân,  si,  giết,  trộm,  dâm.  Niệm  một  câu  A  Di  Ðà  Phật  là  Phật  lực 

khởi. Khởi tham, sân, si, giết, trộm dâm là Ma lực khởi. Ma lực và Phật 

lực  ngang  nhau.  Phật,  ma  đấu  nhau  gọi  là  “đạo cao  một  thước,  ma  cao 

 một  trượng” .  Phật  hay  Ma  đều  là  tâm  của  quý  vị.  Niệm  Phật  vẫn  tạo 

nghiệp, khởi tham, sân, si, Phật và Ma hỗn tạp, tâm sao thanh tịnh được, 

sao  sanh  Tịnh  Ðộ  được?  Sao  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh  cho  được?  Ðã 

niệm Phật lại còn niệm Ma thì chẳng phải là tu vậy. Nếu chẳng mau sửa 

đổi cõi lòng, chẳng trừ khử tham, sân, si, thì dù có niệm đến tám vạn bốn 

ngàn  đại  kiếp  cũng  chẳng  được  vãng  sanh.  Ðây  là  lời  chân  thật.  Vì  thế 

quý vị phải mau thay đổi tâm mình. 



c. Thiểu tu công bất thành tựu (công tu ít thì chẳng thành tựu) 



Ngay  lúc  này  đây,  quý  vị  chẳng  khởi  tham,  sân,  si,  không  giết,  trộm, 

dâm  v.v...  rất  tốt,  nhưng  một  khi  bước  ra  khỏi  cửa  này,  xong  Phật  thất  là 

quên ngay. Ở đây niệm Phật dăm ba ngày là chuyện hay, tiếc là quá ít. Kinh 

Di  Ðà  dạy:  “Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức  nhân  duyên  mà 

 được sanh về cõi ấy” . Thiện căn tức là công phu chánh, phước đức chính là 

trợ duyên. Tu ít thì chẳng thể thành tựu, vì vậy cần phải tu nhiều. 



d. Ða tu thị thường bất đoạn (tu nhiều là thường tu chẳng gián đoạn) 



“Tu nhiều” là tu thường, luôn luôn tu chẳng gián đoạn. “Thường” là vĩnh 

viễn  như thế, “bất đoạn”  là  thời thời, khắc khắc  nghĩ đến chẳng  gián  đoạn. 

Xong  Phật  thất  rồi,  tâm  vẫn  chẳng  biến  đổi,  chẳng  khởi  những  tâm  giết, 

trộm, dâm, tham, sân, si, hại người... Dù là nông, công, thương, công chức, 

bác sĩ ai nấy cứ giữ nghề mình, chẳng trở ngại chi đến tâm quý vị cả. Ngoài 

xã  hội,  học  nhân  suốt  ngày  làm  việc,  trong  hai  mươi  lăm  năm,  lo  liệu  đạo 

tràng tuy bị nhạo báng cũng chẳng tranh biện với ai. Ðây chính là hành Nhẫn 

Ðộ  trong  Lục  Ðộ.  Người  ta  mắng  chửi  cũng  chẳng  sanh  lòng  giận.  Huống 

nữa,  lửa  vô  minh  nổi  dậy,  rừng  công  đức  sẽ  cháy  tiêu.  Xin  nghĩ  xem:  Sân 

tâm nổi lên, người khác chẳng suy xuyển gì, trái lại mình lại bị hại. Vì thế, 

học nhẫn nhục chính là để đạt đại tiện nghi vậy. 

Tổ  sư  nói:  “Tu  đạo  chẳng  ngại  lo  liệu  công  việc,  cốt  sao  chẳng  tổn 

 người  thì  làm  nghề  gì  cũng  được” ,  đều  là  vì  tu  hành  nhưng  phải  lo  kiếm 

sống,  nương  vào  Tục  để  tu  Chân.  Nếu  không  như  thế  thì  công  phu  chẳng 

thành, chẳng thể vãng sanh. Thân người khó được, nay đã được thân người, 

nay quý  vị tu  hành chính  là cơ  hội để  liễu sanh tử. Nếu không  liễu sanh tử 

thì tu hành ích chi? 

“Bất  đoạn”  tức  là  trong  từng  thời,  khắc  chẳng  quên.  Ta  chưa  đạt  được 

“tịnh niệm liên tục” nói trong chương Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên 

Thông,  nhưng  cứ  tiếp  tục  tu  chẳng  gián  đoạn.  Tâm  chẳng  đoạn  thì  sẽ  làm 

được  chuyện  ấy.  Niệm  chẳng  phải  là  miệng  niệm  xuông  mà  phải  chú  tâm 

vào đó, tức là tâm đặt nơi Tây Phương, tâm hướng về Phật. Phải có ý niệm 

bất đoạn như thế mới được. Hết thảy hành động đều vì sanh về Tây mà làm, 

không gì là không làm như thế. Cho nên ăn cơm, mặc áo là để sanh về Tây, 

mưu sanh  nuôi thân  là để sanh  về Tây, đều  vì  tu  hành, biến cải tâm  lý  mới 

nên.  Như  học  nhân  làm  việc  công,  dạy  học,  lại  vì  những  học  sinh  sáng  dạ 

tuyên dương Phật pháp. Vì thế học nhân nhận tiền công, chẳng nhận tiền của 

thương thiên hại lý, nên chẳng trở ngại gì đến việc tu hành. 

“Thường” là bất biến, sống trăm năm cũng chẳng thay đổi. “Bất đoạn” là 

thời thời, khắc khắc nghĩ đến gì thì chú tâm vào đó. Tâm đặt nơi Phật thì tâm 

chính là Phật. Nếu tâm chẳng đặt nơi Phật thì tâm liền biến thành Ma, thành 

bại hoại vậy. 

Hôm nay, học nhân đến đây bàn về pháp môn Tịnh Ðộ là nói chuyện gì? 

Nói  chuyện  Chánh  Trợ  Song  Tu.  Quý  vị  niệm  Phật  chính  là  Chánh  Công 

Phu.  Học  nhân  đến  giảng  là  giúp  quý  vị  hiểu  đạo,  đó  là  Trợ  Công  Phu.  Vì 

thế, với bất cứ việc gì tâm cũng đặt tại Chánh Trợ Song Tu là được. 

Từ trên đến đây toàn là nói về câu  “vạn nhân tu vạn nhân khứ, bất tu bất 

 năng khứ” . Những câu khác ngày mai sẽ bàn. 

Này quý vị! 

Buông xuống vạn duyên, đề khởi chánh niệm. 

Một câu Di Ðà, thẳng đường mà niệm. 





---o0o--- 

2. Khai Thị Lần Thứ Hai 

Thưa các vị lão sư, các vị đồng tu, 

Hôm  nay  là  đã  là  ngày  thứ  sáu  của  Phật  thất.  Xin  mọi  người  tinh  tấn, 

rạng ngày nghe giảng giải, chiều tối càng dụng công khẩn mật. 

Phật thất là để cầu Nhất Tâm. Theo đúng lệ, khi giảng khai thị thì chẳng 

giảng  kinh,  chẳng  thuyết  pháp,  chỉ  xem  trong  đạo  tràng  có  điều  gì  tu  hành 

chẳng đúng pháp thì đối trị căn bệnh đó, ứng cơ  mà nói, chứ nếu không thì 

thành ra làm rối thêm. 

Lần  này  đặc  biệt  cải  biến  phương  thức  đã  dùng  nhiều  năm,  in  dàn  bài 

giảng  giải,  chứ  lần  sau  chẳng  làm  vậy.  “Vạn  nhân  tu  vạn  nhân  khứ”,  “đới 

nghiệp vãng sanh”, “Nhất Tâm Bất Loạn” là ba điều mọi người dễ hiểu lầm 

nhất. Trong quá khứ, đối với những điều này, tôi chỉ lược giảng dăm ba câu. 

Người  chân  chánh  dụng  công  để  cầu  Nhất  Tâm  phải  nên  hiểu  rõ  một  cách 

xác thực. Ðài Trung học Phật đã hai mươi lăm năm, bây giờ lười nhác, đúng 

là: 

 Ðầu nhất niên, Phật tại tiền,  

 Ðệ nhị niên, Phật tại Tây Thiên,  

 Ðệ tam niên, Phật hóa vi vân yên.  

(Năm đầu, Phật hiện diện trước mặt, 

Năm kế, Phật ở Tây Thiên, 

Năm thứ ba, Phật hóa thành mây, khói). 

Kinh Phật cũng  nói  Bồ  Tát mới phát tâm  khác  nào bậc Ðẳng Giác, tiếc 

thay vài năm liền lui sụt. Vì thế, người phát tâm tu thì nhiều, kẻ thành tựu lại 

ít. Phải đâu Phật  pháp không  linh,  mà  là  vì  mọi  người chẳng tin, chẳng  thể 

kiên  trì  triệt  để.  Cứ  hễ  kiên  trì  mà  tu  thì  đối  với  bất  cứ  một  câu  Phật  pháp 

nào cũng đều thành tựu được hết, chẳng cần phải đọc Tam Tạng. Do chúng 

sanh vô lượng, tâm tư vô lượng, nên mới có Tam Tạng kinh điển, để đối ứng 

căn cơ của chúng sanh mà nói. 

Ngày  hôm  qua  đã  nói  về  câu  đầu  tiên  là  “vạn  nhân  tu,  vạn  nhân  khứ” . 

Hôm  nay  nói  về  câu  thứ  hai  “đới  nghiệp  vãng  sanh”.  Phàm  ai  tu  Tịnh  Ðộ 

cũng biết nói câu này. 

Tu  các  pháp  môn  khác,  cần  phải  đoạn  Kiến  Tư  Hoặc  mới  có  thể  liễu 

sanh tử, xuất tam giới; nhưng đa số chẳng biết Kiến Tư Hoặc là cái gì. Bởi 

thế, người thành công khá hiếm. Lại còn có lối nói “nghiệp tận tình không”. 

“Tình  không”  chính  là  tình  thức  hoàn  toàn  biến  thành  trí  huệ,  thấu  rõ  bổn 

tánh.  Mức  độ  “nghiệp  tận  tình  không”  thấp  nhất  là  chứng  quả  A  La  Hán, 

hiện tại có mấy ai làm được? 



* Ðới nghiệp vãng sanh 



Câu “đới nghiệp vãng sanh” là chỉ người tu Tịnh Ðộ mà nói; đối với các 

pháp  môn  khác nếu đới  nghiệp thì tuyệt đối chẳng thể  giải thoát, chẳng thể 

liễu  sanh  tử.  Nhưng  đa  phần  người  tu  Tịnh  Ðộ  hiểu  lầm  là  dù  còn  tạo  tội 

nghiệp vẫn có thể vãng sanh, vẫn có thể thành tựu. Do nói như vậy nên trong 

mười người tu, tám chín người chẳng thành công được. 

Trong  hai  mươi  lăm  năm tại Ðài Trung, có hơn  hai ngàn vị đồng tu đã 

qua  đời,  nhưng  lúc  mất  có  lưu  lại  tướng  vãng  sanh  để  chứng  nghiệm  thì 

chẳng nhiều hơn mười người. Sao lại đáng buồn đến thế ấy? 

Ý nghĩa chân thực của việc “đới nghiệp vãng sanh” là như sau: 



a. Nghiệp là túc nghiệp thiện ác 



Nghiệp là những tội nghiệp đã tạo. Phải biết là ai cũng do thân, khẩu, tạo 

mười ác  nghiệp,  nhưng chẳng phải  là  gây  tạo trong đời  này,  mà  là từ trong 

bao kiếp  lâu  xa  luân  hồi  trong  lục đạo đã  tạo  vô  lượng,  vô biên  tội  nghiệp. 

Kinh nói:  “Nếu tội nghiệp có hình thể sẽ sớm chật cả hư không”.  Tạo tội thì 

phải  đền  trả  trong  lục  đạo.  Tội  cũ  chưa  xong,  đã  gây  nghiệp  mới,  làm  sao 

giải thoát được? Vì thế trong ngàn vạn người, không một ai được giải thoát. 

Hoặc  bảo:  “Niệm  Phật  một  tiếng  tiêu  trọng  tội trong  tám  mươi  ức  kiếp 

 sanh  tử”.  Ai  ai  cũng  nghĩ  là  niệm  Phật  tiêu  tội.  Ðiều  này  không  sai, 

nhưng  “Ðạo  cao  một  thước,  Ma cao  một  trượng”.  Sức  Ma  lớn  là  vì  ma  sự 

nhiều. Chúng sanh từ bao  kiếp  lâu  xa  đến  nay  toàn  làm  ma sự, bây  giờ chỉ 

niệm Phật dăm ba năm thì làm sao tiêu được? “Ma cao” là ma nghiệp nhiều. 

Niệm Phật tiêu nghiệp là như lửa nung chảy băng. Ví như khối băng to như 

cái bàn, đốt ngọn lửa nhỏ như đầu nén hương thì lửa ít, băng nhiều, làm sao 

tan  băng  được?  Vì  thế  người  tu  hành  mới  thấy  sức  ma  lớn  lao,  Phật  lực 

không  linh; bởi thế  lắm kẻ thoái chuyển.  Nhưng  nếu chẳng tu  hành thì  một 

phân  đạo  cũng  không  có.  Chúng  ta  có  được  một  phân,  một  tấc  đạo  là  đã 

chẳng uổng rồi! 



b. Ðoạn Hoặc giải thoát theo cách thông thường 



Ngoại trừ Phật pháp không có biện pháp nào khác để thoát khỏi luân hồi. 

Các  tôn  giáo  khác  đều  cho  rằng  Thượng  Ðế  là  chí  cao  vô  thượng,  nhưng 

Thượng Ðế vẫn còn ở trong luân hồi lục đạo. Mục tiêu của nhà Phật là thoát 

luân hồi. Làm thế nào để thoát? Phải “nghiệp tận tình không”, nghiệp trong 

nhiều  kiếp  lẫn  nghiệp  hiện  tại  phải  nhất  loạt  tiêu  sạch.  Ðời  này  không  tiêu 

hết  thì  gắng  tiêu  trong  ngàn  kiếp,  vạn  kiếp.  Thành  bậc  A  La  Hán  còn  phải 

sanh  tử  trong  nhân  gian  hay  cõi  trời  bảy  lần  mới  đoạn  hết  Kiến  Tư  Hoặc, 

liễu sanh tử, nhưng vẫn còn Trần Sa Hoặc chưa đoạn. Ðủ thấy đoạn Kiến Tư 

Hoặc  khó  khăn.  Ví  như  có  vạn  phẩm  Hoặc,  dù  đoạn  được  chín  ngàn  chín 

trăm chín mươi chín phẩm, vẫn còn một phẩm chưa đoạn thì cũng chưa giải 

thoát.  Học  nhân  học  Phật  hơn  năm  mươi  năm,  một  phẩm  còn  chưa  đoạn 

được, biết làm sao đây? 



c. Ðới nghiệp là chế phục nghiệp hoặc chẳng cho chúng khởi dậy 



Học nhân tu hành, giảng kinh năm mươi năm, gặp được vài vị minh sư, 

đối  với  học  lý  cũng  biết  được  một  hai  phần,  nhưng  một  phẩm  Hoặc  cũng 

chưa đoạn được. Quý vị tu hành chưa lâu, Hoặc là thứ gì còn chưa biết rành 

thì  đoạn  Hoặc sao được?  Khác  nào  mài đao chẳng biết đao  như thế  nào thì 

mài sao được? 

Chúng  ta  chưa  đoạn  được  Hoặc  thì  chẳng  thể  giải  thoát.  Vì  thế  đức 

Thích  Ca  Mâu  Ni  đại  từ,  đại  bi  nói  ra  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  dạy  chúng  sanh 

niệm A Di Ðà Phật, chẳng cần phải đoạn Hoặc, chỉ cần chế ngự được Hoặc 

liền có thể giải thoát. 

Ðoạn Hoặc và Phục Hoặc (chế ngự Hoặc) khác nhau như thế nào? Ðoạn 

Hoặc giống như trong chén đã thanh tịnh, vô nhiễm, dù có nghiêng đi cũng 

chẳng  đổ  cát  bụi  ra.  Phục  Hoặc  giống  như trong  chén  có  cát  bụi,  dùng  vật 

khác đậy lên, có nghiêng chén cũng chẳng đổ bụi ra, nhưng cát bụi vẫn còn 

chứa  bên  trong.  Nghiệp  tận  chẳng  bị  luân  hồi,  tu  Tịnh  phục  Hoặc  thì  cũng 

chẳng lọt trong lục đạo. 

Nhưng  Hoặc  vẫn  còn  thì  phải  làm  sao?  Luôn  luôn  dùng  sáu  chữ  hồng 

danh đè nén chúng, lâu ngày thuần thục, đến lúc mạng chung, nếu khởi tâm 

niệm Phật thì các tạp niệm bị chế phục chẳng khởi lên nên có thể mang theo 

nghiệp đi vãng sanh (đới nghiệp vãng sanh). Sanh qua cõi kia rồi mới đoạn 

Hoặc, chỉ mấy ngày là thành công. Ðấy là Phục Hoặc. 



d. Phục Hoặc thì tâm và Phật giao cảm với nhau 



Chỉ  cần  chế  phục  Hoặc  sẽ  chẳng  tạo  nghiệp  nữa,  nên  sẽ  cảm  ứng  đạo 

giao cùng Phật. Ðấy chính là ý nghĩa chân thực của “đới nghiệp vãng sanh”, 

tuyệt đối chẳng phải là vừa niệm Phật, vừa tạo tội vẫn được vãng sanh! 



* NHẤT TÂM BẤT LOẠN 



Ðây là điều dùng để chứng minh công phu, nay tôi sẽ giải thích sơ lược. 



1. Ðắc Nhất Tâm thì quyết định thành tựu 



Ðắc Nhất Tâm nhất định thành tựu, vì chính là đắc đại định. 



2. Nhất định phải theo thứ tự tấn tu 



Nhất định chẳng thể  vừa tu  liền thành  ngay, phải tấn tu từng bước  một, 

như châu gieo xuống nước, lần lượt chìm dần. 

  

3. Muốn thành công thì phải tu tập dần dần mới thành tựu trọn vẹn 

được 



Muốn  thành  công  thì  phải  tu  dần  dần  thì  mới  có  thể  viên  dung.  Hằng 

ngày  ở  nhà  phải  luyện  Nhất  Tâm  thì  đến  đây  mới  hòng  luyện  được  Nhất 

Tâm. Nếu không thì dù có nhập thất hơn ba trăm ngày tâm vẫn loạn, dự một 

kỳ Phật thất ngắn ngủi này làm sao đạt được Nhất Tâm? Ðấy chẳng phải là 

cầu may, may ra được Nhất Tâm hay sao? Hãy nên tự hỏi mình, đừng hỏi ai 

khác. 



4. Thành tựu Nhất Tâm chính là ác niệm chẳng khởi 



Nếu đắc Nhất Tâm thì giết, trộm, dâm, tham, sân, si chẳng khởi. Nên 

biết  rằng ác khởi chính  là  ma. Tâm chúng ta dù khởi ác, nhưng  nếu chế 

phục chúng chẳng cho phát tác thì liền có thể thành công. 

Kệ rằng: 

 “Nhất  niệm  độc  tâm  sanh”: “Ðộc”  chính  là  ác  niệm.  Khởi  ác  niệm  thì 

làm việc hại người. 

Nếu  độc  tâm  vừa  sanh  thì  hãy  “gấp  dùng  một  câu  Phật  hiệu”  đàn  áp, 

mau  mau  dùng  “nam  mô  A  Di  Ðà  Phật”  để  trấn  áp.  Ðấy  chính  là  “phục 

hoặc”. 

 “Ác  ngôn  bất  xuất  khẩu”: Lời  hại  người,  bốn  nghiệp  miệng  chẳng  để 

xảy ra. 

 “Tổn nhân sự mạc tác”  (việc hại người đừng làm): phàm là những việc 

tổn  hại  người  hoàn toàn chẳng  làm, cắn chặt  răng, bất  luận  là tự mình phải 

chịu  khổ  sở,  thiếu  hụt  đến  đâu,  giữ  mình  chẳng  tạo  ác.  Chẳng  tạo  chính  là 

“phục”. 

 “Cửu cửu tự thành nhiên”  (lâu ngày ắt sẽ thành tự nhiên): Làm như vậy 

chẳng khó  lắm  ư?  Lúc  ban đầu tuy khó, nhưng  lâu dần quen đi sẽ thành  tự 

nhiên. 

 “Vãng  sanh  khả  đới  nghiệp”: Do  chế  ngự  được  Hoặc,  lại  có  thể  niệm 

Phật nên liền có thể mang nghiệp đi vãng sanh. 

 “Thị  danh  phục  hoặc  pháp,  chân  thật  bí  mật  quyết”  (Ðây  gọi  là  yếu 

quyết  chân  thật  bí  mật  của  pháp  chế  phục  hoặc):  Ðây  chính  là  yếu  quyết 

chân  thật,  bí  mật.  Nếu  có  thể  thực  hành  theo  đó  thì  nhất  định  được  vãng 

sanh. 

Này quý vị! 

Hãy buông xuống vạn duyên, đề khởi chánh niệm. 

Một câu Di Ðà, thẳng thừng mà niệm. 



* Bài kệ của Tuyết Sư lão nhân: 



 Nhất niệm tâm sanh độc,  

 Cấp áp nhất Phật thanh,  

 Ác ngôn bất xuất khẩu,  

 Tổn nhân sự mạc tác,  

 Cửu cửu tự thành nhiên,  

 Vãng sanh khả đới nghiệp,  

 Thị danh phục hoặc pháp,  

 Chân thật bí mật quyết 



Tạm dịch: 

Một niệm độc tâm khởi, 

Phật hiệu đè gấp ngay, 

Lời ác trọn chẳng thốt, 

Việc tổn người chớ làm, 

Lâu ngày trở thành thói, 

Ðược đới nghiệp vãng sanh, 

Ðây bí quyết chân thật, 

Bí mật để phục hoặc. 



---o0o--- 

III. Khai Thị Trong Dịp Kết Thất Niệm Phật Đầu Xuân Giáp Ngọ 

(đệ tử Du Nhược Thu kính ghi) 



Tại  gia kết thất  niệm  Phật chính  là cách tiện  lợi  nhất trong các phương 

tiện Phật thất niệm Phật. Nhưng muốn niệm Phật được lợi ích lớn thì lại cần 

phải  hiểu  rõ  đạo  lý.  Nếu  chẳng  hiểu  rõ  đạo  ý  thì  dù  có  được  lợi  ích  cũng 

chẳng lớn lao gì. Bởi lẽ, đối với hai nghiệp thân khẩu thì  miệng niệm Phật, 

thân ngồi trong đạo tràng, ít ra cũng chẳng tạo nghiệp; nhưng vì tâm chẳng 

dễ nắm bắt nên vẫn khó tránh khỏi tạo nghiệp. 

Do vì tâm  là  Lý.  Lý chẳng  rõ thì chính  là  phàm  phu  mê  hoặc điên đảo. 

Phải  hiểu  Lý ấy  như thế  nào? Phàm  học Phật thì bất luận  là  mười  năm  hay 

một  trăm  năm  cũng  chẳng  ngoài  hai  chữ  “phước,  huệ”.  Kinh  dạy:  “Chẳng 

 thể dùng chút thiện căn, phước đức nhân duyên để được sanh về cõi ấy” . Kẻ 

mới  học  Phật  quá  nửa  chú  trọng  tu  Phước,  người  tu  lâu  hay  chú  trọng  tu 

Huệ. Kỳ thật, Phước Huệ là một khối, chẳng thể tách thành hai điều riêng rẽ. 

Nay tôi giải thích lý này, chứ chẳng dám nói là Khai Thị, lại xin quý vị nghe 

kỹ; nghe xong rồi nghiên cứu kỹ càng. 

Chư  vị đồng tu  nghĩ  xem  niệm  Phật  là để  làm  gì? Chẳng  ngoài  hiện tại 

tiêu  trừ  tai  nạn,  tương  lai  được  vãng  sanh  Tây  Phương.  Tiêu  tai  khỏi  nạn 

chính  là  tu  Phước.  Vãng  sanh  Tây  Phương  chính  là  tu  Huệ.  Nếu  hiện  tại 

chẳng thể tiêu tai, khỏi nạn thì là chưa có phước. Hiện tại đã chẳng thể tiêu 

tai khỏi nạn thì tương lai rất khó bảo đảm được vãng sanh. Chẳng thể vãng 

sanh Tây Phương chính là không có Huệ, là vì chưa đắc Nhất Tâm. Lẽ này 

quá bình thường, cũng rất dễ hiểu rõ. 

Chư vị đồng tu nghĩ xem phải làm sao để hiện tại tiêu tai khỏi nạn? Nói 

chung, xét ra là chẳng thể làm được là vì quá khứ đã tạo nghiệp, ắt phải chịu 

báo,  muốn  khỏi  thọ  báo  thì  đừng  tạo  nghiệp.  Nghiệp  quá  khứ  đã  tạo  vô 

phương cứu vãn, chỉ còn cách từ nay trở đi phải thay đổi tấm lòng, đem tâm 

biến thành “A Di Ðà Phật”, nghĩ tưởng thanh tịnh, chẳng tạo nghiệp nữa. 

Trong số quý vị đây, ắt có người nghĩ mình niệm Phật đã lâu nhưng sao 

chẳng đắc lực. Ðấy là vì thời gian ta niệm Phật hiện tại rất ngắn, mà nghiệp 

đã  tạo  từ  vô  thỉ  đến  nay  lại  rất  nhiều.  Trong  kinh  dạy:  “Nếu  ác  nghiệp  có 

 hình tướng thì trọn cõi hư không cũng chẳng thể chứa hết nổi” . Ví như một 

gian nhà lớn bốc cháy đùng đùng, toan cầm một chén nước tạt vào mong dập 

tắt lửa thì đấy là chuyện bất khả. Chỉ có cả xe nước lớn của xe chữa lửa, lại 

liên tục phun thêm nước vào, khiến cho lửa chẳng lan rộng thêm thì mới có 

thể dập được lửa. 

Lửa  đó  ví  như  vô  minh,  phiền  não,  nước  như  cam  lồ  Phật  pháp.  Nước 

diệt  được  lửa  là  ví  cho  Phật  pháp  có  khả  năng  đối  trị  phiền  não.  Nhưng 

muốn  diệt  được  phiền  não  nhiều  đời,  nhiều  kiếp  thì  chỉ  có  nhất  tâm  niệm 

Phật mới đắc lực. Kinh dạy:  “Chí thành niệm Phật một tiếng diệt được trọng 

 tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử”.  Quý vị đồng tu phải nghiến răng quyết 

từ nay trở đi đừng làm các điều ác, giống như chẳng đến bên đống lửa lớn bỏ 

thêm các chất đốt như củi, than, dầu hỏa v.v... Lại càng thêm khẩn mật dụng 

công niệm Phật, giống như đem từng xe, từng xe nước đến dập lửa. Nhưng 

dập tắt lửa chẳng cần phải dập hoàn toàn, chỉ cần dập tắt chừng bảy phần, ba 

phần  lửa  sót  lại  do  vì  có  hơi  nước  hiện  diện  cũng  dần  dần  giảm  yếu.  Cuối 

cùng rồi cũng tắt hết. Quý vị đồng tu cứ làm theo đúng như thế thì chẳng lâu 

sau, tự mình cũng có thể niệm Phật đến chỗ đắc lực được. 

Bây  giờ,  tôi  giảng  vì  sao  Phước  và  Huệ  là  một  khối  chặt  chẽ?  Bổn 

tánh vốn thanh tịnh, quang minh, nhưng do vô minh che lấp nên quang minh 

chẳng xuất hiện được, khác nào tấm gương bị bụi lấp nên chẳng soi tỏ được. 

Hiện tại tu  Phước  giống  như dùng khăn  lau chùi  gương. Chỉ cần bụi rớt đi 

thì ánh sáng sẽ tỏa ra. Vì thế, tu Phước chính là tu Huệ. Các tông khác minh 

tâm kiến tánh, chứng quả A La Hán rồi mới có thể liễu sanh thoát tử. Niệm 

Phật thì niệm đến Nhất Tâm Bất Loạn bèn thoát khỏi tam đồ lục đạo. 

Hôm  nay,  tôi  toàn  giảng  về  Niệm  Phật,  toàn  là  những  chuyện  bình 

thường,  rất  dễ  thực  hành,  còn  việc  đàm  huyền  luận  diệu  thì  hãy  tạm  chẳng 

nói đến bởi các  vị đồng tu khi  nghe  giảng kinh đã  từng  nghe qua rồi.  Hiện 

tại, tôi chuyên giảng phương pháp dụng công tu tập. Phật pháp có mười tông 

phái lớn, nhưng chỉ có pháp Niệm Phật của Tịnh Ðộ Tông là hữu dụng. Pháp 

Niệm  Phật của các tông khác chưa rốt ráo nên  vẫn chưa hữu dụng. Như có 

ba cách cứu  hỏa, chẳng dùng  nước cũng có thể diệt được  lửa. Nếu  lúc cứu 

hỏa không có nước thì có thể dùng một cái móc lớn kéo sập cả căn nhà. Nóc 

đổ, tường đổ cũng diệt được lửa. Ðiều này ví như các tông khác chẳng nhờ 

vào Phật lực cũng có thể liễu sanh tử. Còn cách chữa lửa của Tịnh Ðộ tông 

là trước hết khiến cho thế lửa chẳng mạnh thêm, rồi  mới đem từng xe nước 

dập  lửa. Ðây chính  là  ngoài Tự Lực còn có thêm Phật  lực. Trong các pháp 

môn, pháp môn Nhị Lực này đặc biệt nhất. 

Pháp  môn  này đã trọng  yếu  như thế  thì  phải  niệm cách  nào? Có  hai 

phương pháp niệm Phật: một là niệm Phật, hai là nhớ Phật (ức Phật). 

Niệm là niệm ở đâu thì chú tâm tại đó, tức là khi niệm Phật thì tâm đặt 

nơi Phật, tâm chính là Phật. Chẳng hạn lúc chúng ta niệm Phật hai thời sáng 

tối thì niệm do tâm khởi, tiếng từ miệng thoát ra lại lọt vào tai, tâm nhớ lấy. 

Ba nghiệp thân, khẩu, ý cùng hợp lại niệm. Kinh dạy:  “Nhiếp trọn sáu căn, 

 tịnh niệm tiếp nối” . 

Lúc  niệm  cốt  cho  tinh  chứ không  cầu  nhiều.  Tổ sư  nói:  “Chỉ  cần  niệm 

 được 108 câu chẳng loạn. Nếu có một câu niệm sai lạc liền lần chuỗi niệm 

 lại từ đầu”.  Niệm được 108 câu Phật hiệu từng câu phân minh, nhớ rõ chẳng 

lầm lạc mới tốt. So với niệm cả ngàn câu, vạn câu mà tâm tán loạn thì lợi ích 

[của việc niệm Phật chẳng tán loạn] phải lớn hơn. Quý vị đồng tu đừng coi 

thường  108  câu  đó.  Nếu  quả  thực  quý  vị  có  thể  niệm  được  100,  200  câu 

chẳng  loạn  thì công phu đã chẳng  uổng phí rồi. Chỉ e chẳng có  mấy  người 

niệm được đến cả ngàn câu mà chẳng loạn. Ðây là lời chân thật! 

Khi  niệm  Phật  phải  buông  xuống  vạn  duyên,  chẳng  luận  là  niệm  bốn 

chữ,  sáu  chữ,  đều  phải  đặt  chắc  toàn  tâm  toàn  ý  vào  câu  Phật  hiệu.  Giả  sử 

bốn  bề  cháy  to,  vẫn  cứ  niệm  Phật  như  thế  chẳng  gián  đoạn,  chẳng  loạn. 

Niệm Phật phải có sức mạnh như thế, tâm luôn thường hằng như thế thì mới 

thành tựu được. 

Nhưng  người  tại  gia  khác  với  hàng  xuất  gia.  Từ  sáng  đến  tối  đều  phải 

làm  lụng,  bởi  đối  với  người  xuất  gia  thì  củi,  gạo,  dầu,  muối...  đều  chẳng 

quản  đến;  nhưng  người  tại  gia  có  các  nghề  nghiệp:  sĩ,  nông,  công  thương, 

nghiệp để mưu cầu sự sống. Vì thế, người tụng niệm một ngày ba thời, năm 

thời  không  nhiều.  Người  một  ngày  có  thể  niệm  Phật  đến  3  tiếng  đồng  hồ 

chẳng  hiếm  lắm,  nhưng  hai  mươi  mốt  giờ kia đều tán  loạn, tạo nghiệp. Ðại 

đa số khóa sáng niệm nhiều, khóa tối niệm ít, hoặc khóa sáng niệm ít, khóa 

tối niệm nhiều. Công phu niệm Phật như vậy khác gì nửa chén nước, làm sao 

cứu hỏa được. Nhưng đức Phật có pháp phương tiện, đó là “ức Phật”. 

Ức  là  nhớ  rõ  chẳng  quên.  Ði,  đứng,  nằm,  ngồi,  mặc  áo,  ăn  cơm  đều 

chẳng hề quên. Dẫu cho vào chỗ nhà xí dơ bẩn nhất, trong tâm vẫn phải có 

Phật,  nhớ  cho  thật  rõ  ràng,  rành  rẽ.  Quý  vị  nghĩ  xem  có  việc  gì  mà  khiến 

mình dính vào thì đều quên tuốt mọi thứ không? Ðó là việc gì vậy? Chính là 

“ăn”. Chim vì tham ăn mà bị bắt nhốt vào lồng, cũi. Cá do ham mồi nên mắc 

câu. Có thể nói là hết thảy chúng sanh đang sống bị chết đi đều là vì cái ăn. 

Chúng ta mỗi ngày làm lụng cực nhọc phi thường, chịu đựng mọi thứ nhục 

nhằn,  oan  uổng,  khổ  sở,  gian  nan  cũng  đều  là  vì  cái  ăn.  Có  lúc  bụng  mình 

chẳng đói nhưng đến bữa cứ ăn. Nếu niệm Phật cũng giống như ăn vậy thì tự 

nhiên sẽ thành công. 



---o0o--- 

IV. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ 

(đệ tử Ngô Thông Mẫn kính ghi) 



Hôm nay là ngày kết thất thứ nhất. Việc đầu tiên là phải hiểu ý nghĩa của 

việc  kết  thất  chính  là  “khắc  kỳ  cầu  chứng”.  Tu  pháp  môn  Niệm  Phật  của 

Tịnh  Ðộ  thì  phải  đạt  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  mới  có  thành  tựu.  Kết  thất  niệm 

Phật  bảy  ngày,  nếu  khéo  công  phu  thì  niệm  một  ngày  liền  đắc  Nhất  Tâm. 

Muốn được vậy phải tu nhiều năm, phải là người hiểu giáo lý mới có thể làm 

được.  Thứ  đến  là  hai,  ba,  bốn,  năm,  sáu  ngày  chẳng  nhất  định.  Tiếp  đó  là 

phải  niệm  đến  ngày  thứ  bảy  mới  chứng  Nhất  Tâm.  Ðấy  là  nói  về  những 

người thanh tịnh cả bảy ngày, ngày đêm niệm Phật không ngừng, trong bảy 

ngày liền đoạn được Kiến Tư Hoặc. Chỉ có người đoạn được Kiến Tư Hoặc 

mới là người thực sự đắc Nhất Tâm. 

Nhưng đoạn được Kiến Tư Hoặc rất khó, vì thế có một phương pháp đặc 

biệt: trước hết chỉ cầu chế ngự được Hoặc mà thôi. Nghĩa là lúc Hoặc khởi 

dậy thì liền dùng Phật hiệu chế phục nó. Công phu luyện đến thuần thục thì 

hễ Hoặc khởi liền chế ngự được. Ðược vậy thì cũng gần giống như đắc Nhất 

Tâm, cũng có thể đới nghiệp vãng sanh. 

Các tông tu hành chẳng ngoài việc “chánh trợ song tu”. Chánh công phu 

là trừ khử vọng niệm, thấu triệt tâm tánh; trợ công phu là công phu giúp hiển 

lộ  tâm  tánh,  trừ  khử  những  ma  chướng  phát  sanh  bởi  dụng  công.  Nay  tôi 

theo thứ tự nói sơ lược những pháp tu Chánh và Trợ của Tịnh Ðộ. 

Trước hết  nói  về Chánh Công Phu. Trong  vòng bảy  ngày,  lúc nào cũng 

phải giữ lòng cung kính. Một phen bước vào cửa chùa thì cũng như vào gặp 

Phật.  Pháp  thân  của  Như  Lai  ở  khắp  mọi  nơi,  chẳng  phải  chỉ  mình  tượng 

Phật  trên  đại  điện  mới  xem  là  Phật,  mà  thật  ra  một  sắc,  một  hương  không 

thứ  nào chẳng phải  là diệu sắc, diệu  tâm của  Phật. Ðối  với  mỗi  hoàn cảnh, 

nơi  chốn  như  thế  đều  xem  như  là  Phật  thì  ngôn  hạnh  tự  nhiên  cung  kính, 

chẳng còn lười nhác nữa. Cung kính chính là bí quyết để hướng đến Bồ Ðề. 

Ðây là tầng công phu thứ nhất. 

Khi đã ngồi yên rồi thì phải buông xuống vạn duyên, quét sạch mọi vọng 

niệm tạp sự  thường  ngày. Sau  đấy  mới  gom  tâm  về  một chỗ, buộc  tâm  nơi 

câu hồng danh. Giống như nơi dòng nước chảy xiết phải buộc chặt thuyền bè 

vào cột thì mới khỏi bị nước cuốn. Ðây là tầng công phu thứ hai. 

Kế  đó,  trong  khi  trì  danh,  phải  giữ  sao  cho  sáu  chữ  hồng  danh  từ  tâm 

tưởng  khởi,  từ  miệng  phát  ra,  nghe  lọt  vào  tai,  ví  như ba  cái  bánh  xe  xoay 

vần qua lại, cốt sao tâm tưởng thật trong sáng, rõ ràng, miệng niệm được rõ 

ràng, tách bạch, tai nghe rõ ràng, rành mạch. Tự niệm, tự nghe như thế, từng 

chữ dựa chặt vào nhau, trong khi niệm đừng đánh mất một câu nào. Ðây là 

tầng công phu thứ ba. 

Thêm  nữa,  lúc chúng  ta  niệm  Phật, chẳng  luận  là  miệng tụng  hay  ý  trì, 

hãy nên giữ cho không có tạp âm, chỉ còn mỗi  mình tiếng niệm Phật. Do A 

Di Ðà Pháp Thân ở khắp mọi nơi, Phật quang cũng chiếu thấu khắp nơi. Vì 

thế  lúc  niệm Phật, từ  nơi ta phát ra tâm thanh  (âm thanh phát  xuất từ tâm), 

tâm  thanh  hòa  nhập  vào  Phật  quang,  Phật  quang  lại  nhập  vào  tâm  thanh. 

Tâm thanh  và  Phật  quang dung thông  như thế thì ta chính  là Di Ðà, Di  Ðà 

chính là ta. Ðây là tầng công phu thứ tư. 

Theo đúng những điều vừa nói ở trên, tinh tấn tu tập từng tầng, khiến 

cho chỗ chín biến thành chỗ sống, chỗ sống chuyển thành chỗ chín. Ðến khi 

đạt đến tầng thứ tư thì chính là ngày thành tựu Nhất Tâm vậy. 

Tiếp  đến  nói  về  Trợ  Công  Phu.  Chánh  Công  Phu  cố  nhiên  là  thẳng 

chóng,  ổn  thỏa,  thích  đáng,  nhưng  chúng  sanh  từ vô  thỉ  kiếp  đến  nay  quen 

thói phiền não đã sâu, vọng niệm tơi bời; nay muốn dùng một câu Phật hiệu 

đè  nén  chúng  cho  khỏi  tạo  nghiệp,  không  còn  vọng  tưởng,  thì  tuyệt  đối 

chẳng  thể  thực  hiện  được  điều  đó  trong  một  thời  gian  ngắn.  Vì  thế,  phải 

dùng Trợ Hạnh để giúp sức. 

Nếu có thể hằng ngày tự cảnh tỉnh, quan sát lỗi ác của chính mình, thành 

tâm  sám  hối,  mong  tiêu  nghiệp  chướng,  thấy  người  khác  làm  lành  liền  tùy 

hỷ, tán thán để tăng phước đức; tùy hỷ, sám hối như thế đều hồi hướng vãng 

sanh Tây Phương thì đấy chính là Trợ Hạnh thứ nhất. 

Tiếp đến  là pháp  Hân Yểm  (ưa thích  và  nhàm chán).  Trong các sanh 

hoạt thường nhật, chẳng luận là ăn, mặc, đi, đứng, đối với mọi thứ trong cõi 

Sa  Bà  đều  nhất  loạt  coi  là  ô  uế  mà  chán  lìa.  Ðối  với  các  thứ trang  nghiêm 

được  diễn  tả  trong  ba  kinh  Tịnh  Ðộ  đều  tưởng  là  thanh  tịnh,  sanh  lòng  ưa 

thích.  Chán  lìa  thì  không  tâm  tham  luyến.  Vui  mừng,  hâm  mộ  thì  tự  tăng 

thêm ý nguyện cầu sanh. Ðến khi hân yểm cùng cực thì thân tuy ngụ Sa Bà, 

nhưng chẳng còn là khách trọ lâu ngày trong cõi Sa Bà nữa; tuy chưa chứng 

Cực  Lạc, nhưng đã sớm  là  người thường trú chốn  Liên  Bang. Ðây chính  là 

yếu quyết mầu nhiệm của Tịnh Tông, chẳng thể nói là giống như những lời 

lẽ “bất hân bất yểm” của các tông khác. Ðây chính là Trợ Hạnh thứ hai. 

Thêm nữa, về pháp phương tiện để chế ngự Hoặc, nên biết rằng niệm 

Phật  chẳng  được  Nhất  Tâm  là  do  vọng  niệm  làm  loạn.  Nhưng  vọng  niệm 

chính là Hoặc, mà cũng chính là Ma. Kinh Niết Bàn dạy:  “Tu Ðà Hoàn đoạn 

 Kiến Hoặc như cắt đứt dòng sông chảy mạnh rộng bốn mươi dặm”.  Vì thế 

muốn  đoạn  ngay  được  Hoặc  thật  chẳng  dễ  dàng.  Nay  có  cách  tạm  cầu  chế 

ngự  được  Hoặc.  Cổ  đức  bảo:  “Bất  phạ  niệm  khởi,  đản  khủng  giác 

 trì”  (chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ biết chậm). Nếu cứ hễ ý niệm khởi liền có 

thể nhận biết, biết rồi liền dùng Phật hiệu chế ngự nó. Ma đến, Phật chế ngự 

như thế,  ví  như dùng đá đè cỏ. Ðè  lâu  ngày,  Hoặc chẳng thể tự khởi, cũng 

được  “phương  tiện  Nhất  Tâm”,  đợi  đến  khi  sanh  về  Tây  Phương  rồi  sẽ  lại 

đoạn  Hoặc.  Ðây  chính  là  pháp  đặc  biệt  của  Tịnh  Ðộ,  chẳng  thể  dùng  lý  lẽ 

của các tông khác để cật vấn được. Ðây chính là Trợ Hạnh thứ ba. 

Hy  vọng  mọi  người  bảy  ngày  sau  đây,  vô  luận  là  đang  ở  trong  đạo 

tràng  hoặc  đang  trên  đường  về  nhà  đều  tu  như thế.  Tiếp  theo  đây  tôi  dùng 

một bài kệ để kết luận: 

 Tịnh Ðộ nan tín khước dị hành,  

           Toàn do nhị lực chánh trợ công 

           Tất đắc Nhất Tâm phương hữu hiệu,  

     Phương tiện phục hoặc tức cảm thông 

(Tịnh Ðộ khó tin nhưng dễ hành, 

Toàn do hai lực, chánh và trợ, 

Phải đắc Nhất Tâm mới hữu hiệu, 

Phương tiện chế Hoặc liền cảm thông) 



Sau  cùng  xin  mọi  người  buông  xuống  vạn  duyên,  thẳng  thét  mà  niệm 

một câu A Di Ðà Phật! 



---o0o--- 

V. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ 

(lần thứ nhất) 

(Tư Thục Ðiền Kế Nghiêm kính ghi, đệ tử Ngô Bích Hà giảo chánh) 



Thưa chư vị lão sư, chư vị đồng tu, 

Hôm  nay  là  ngày kết thất  thứ  nhất. Riêng  tại Ðài  Trung, sau khi quang 

phục  1,  bắt  đầu  kết  thất  tại  chùa  Linh  Sơn,  tính  đến  nay  kết  thất  cũng  gần 

được ba mươi năm rồi. Nói đến việc mở Phật thất suốt ba mươi năm chưa hề 

gián đoạn thì thật là điều rất khó có được, hoàn toàn là do nhân duyên. Hôm 

nay  tôi  xem  thấy  những  bạn  đồng  tu  trong  đạo  tràng  này,  đồng  tu  cũ  cũng 

có,  đồng  tu  mới  cũng  có,  giảng  nói  càng  khó  hơn,  biết  làm  sao  đây?  Nếu 

giảng sâu thì bạn đồng tu mới nghe sẽ chẳng hiểu. Nói sơ lược ư? Lại sợ bạn 

cựu tu đã nghe qua nhiều lần rồi. Vì thế, tôi chọn lấy những điều trọng yếu 

mà trình bày. 

Trước hết  luận  về kết thất. Kết thất chú trọng  nơi thực hành  niệm  Phật, 

hoàn toàn chẳng phải là để giảng kinh, giảng giáo lý. Trước hết, phải hiểu rõ 

như  thế!  Ðã  là  để  nghiên  cứu  thực  tu  thì  nói  càng  ít  càng  tốt,  nên  tôi  bèn 

chuyên  giảng  “làm  thế  nào  để  đạt  được  Nhất  Tâm”.  Ngoại  trừ điều  này  ra, 

chỉ  nói  in  ít,  nói  nhiều  càng  thêm  phiền.  Gây  phiền  thêm  để  làm  gì?  Mọi 

người  đến  đây  để  cầu  Nhất  Tâm,  nghe  tôi  thuyết  pháp  nhiều  thì  tâm  càng 

loạn. Xin quý vị hiểu cho điều này. 

Trước hết, dùng mấy lời như vậy để minh định rõ ràng. Hôm nay là ngày 

đầu tiên, trước hết, cần phải tu hành đúng như pháp. Tu hành pháp môn nào 

cũng phải có biện pháp của pháp môn đó, phải dựa vào những biện pháp do 

Phật,  Tổ đã  dạy  chúng  ta.  Nếu  như tự  mình  suy  diễn  những  cách  tu  không 

dựa  vào  Phật  pháp,  hoặc  dùng  những  phương  pháp  tu  của  các  pháp  môn 

khác để tu thì là sai lầm vậy. Mỗi một pháp môn có cách tu riêng của nó. 

 “Trở  về  nguồn  không  hai  đường” ,  thế  nào  là  không  hai  đường?  Nói 

chung là để minh tâm kiến tánh, pháp nào chẳng thể minh tâm kiến tánh thì 

chẳng tu. Do có nhiều môn phương tiện nên phương pháp cũng chẳng đồng 

nhất. Chẳng hạn như trong nhà Phật có rất nhiều tông phái, nhưng trong hai 

phái tối trọng yếu thì một là Thiền. Thiền chú trọng vào Không, thường quán 

Không, hễ ngộ được một chữ Không thì rất tốt. Nhưng Tịnh Ðộ tông chẳng 

giống vậy. Tịnh Ðộ Tông chú trọng quán Hữu. Có phải là hai tông này mâu 

thuẫn nhau không? Kỳ thật chẳng hề mâu thuẫn nhau dù chỉ một điểm. Ðiều 

này có giáo lý đấy, nhưng hôm nay tôi chẳng giảng giáo lý, chỉ giảng những 

gì quý vị có thể dựa theo đó mà tu cho tốt. Nếu muốn hiểu kỹ về mặt giáo lý 

thì  chúng  tôi  có  giảng  kinh  tại  thư  viện  hoặc  liên  xã,  chứ  chẳng  phải  chỉ 

giảng kinh ở một chỗ, quý vị có thể đến đó nghe. 

Ở đây tôi chỉ chuyên  giảng sao cho quý  vị đạt được Nhất  Tâm, để bảy 

ngày kết thất này của quý vị không bị uổng phí. Trong kỳ kết thất này, nếu 

chẳng  đắc  Nhất  Tâm  thì  uổng  công  rồi.  Quý  vị  phải  biết  là  trước  tiên  phải 

nhớ kỹ  những  lời  giảng trong  ngày thứ nhất,  mấy  ngày sau đó quý  vị  nghe 

người khai thị nói gì cứ thực hành theo đó là ổn. 

Ở đây chúng ta tu Tịnh Ðộ, kết thất niệm Phật bảy ngày. Niệm Phật bảy 

ngày  để  làm  gì?  Người  khéo  công  phu  niệm  một  ngày  liền  đạt  Nhất  Tâm. 

Chẳng  phải  là  người  hằng  ngày  luôn  niệm  Phật  thì  hôm  nay  đến  đây  niệm 

Phật một ngày không cách chi đắc Nhất Tâm được! Phải là người đã tu hành 

ít  nhiều  năm,  hiểu rõ  giáo  lý  rồi, chỉ  vì  một mình  người ấy tu trì chẳng thể 

đắc  Nhất  Tâm,  đến  đây  tham  dự  Phật  thất  mới  có  thể  đắc  Nhất  Tâm.  Nếu 

công phu chưa khéo thì từ một ngày đến bảy ngày chi đó bèn đắc Nhất Tâm. 

Ðây  là  nói  về  hạng  người  nào?  Là  hạng  người  tinh  tấn  suốt  bảy  ngày,  chứ 

chẳng giống như bọn mình, mỗi ngày niệm vài cây hương là thôi. Họ niệm 

ngày đêm không nghỉ nên bảy ngày liền đắc Nhất Tâm. 

Nói cho quý vị nghe điều thật tuyệt diệu này: Ðạt Nhất Tâm chính là đã 

đoạn được Kiến  Tư Hoặc trong  vòng bảy  ngày. Ðiều  này trong  kinh không 

giảng rõ vì sợ quý vị tự tổn hại mình. Ðoạn hết Kiến Tư Hoặc thì đạt được 

Nhất Tâm, chẳng đoạn được Kiến Tư Hoặc thì không thể đắc Nhất Tâm. Là 

vì nếu Hoặc chưa đoạn thì chúng vẫn còn khuấy loạn trong tâm, quý vị đạt 

Nhất  Tâm sao  được?  Bởi  vậy  mới bảo: Nếu công phu chẳng tận sức  thì dù 

có niệm cả trăm năm cũng chẳng được Nhất Tâm! Nếu thế thì biết làm cách 

nào đây? 

Tịnh Ðộ tông có một phương pháp đặc biệt là chế phục Hoặc. “Chế phục 

Hoặc” nghĩa là mỗi khi vọng niệm khởi lên, bèn dùng A Di Ðà Phật đè nén 

vọng niệm, hễ vọng niệm khởi bèn dùng niệm Phật đối trị. Cách này rất đơn 

giản, chỉ cần niệm thuần thục là làm được. Nhưng trong cả ngàn người, khó 

kiếm được một người niệm thuần thục. Ðại đa số, hễ một vọng niệm khởi thì 

vọng  niệm  khác  liền  tiếp  nối,  rong  ruổi  theo  vọng  niệm,  chẳng  biết  đè  nén 

vọng niệm, dùng A Di Ðà Phật để đè nén chúng. Ðây là một công phu đơn 

giản  nhưng  lắm  người chưa  làm được  là  vì duyên cớ  nào?  Là  vì  nhiều đời, 

nhiều kiếp đến nay, họ nghĩ đến vọng niệm quá thuần thục rồi nên tuyệt đối 

chẳng  thể  dùng  “A  Di  Ðà  Phật”  để  đàn  áp  vọng  niệm  được,  có  nói  cũng 

chẳng nghe. Nếu như vậy thì chẳng còn biện pháp nào cả. Quý vị phải hiểu 

rõ điều này. 

Trên đây, tôi thưa chuyện cùng  quý  vị  mấy câu  như  vậy  là  nhằm  trình 

bày  những  việc quý  vị cần phải  hiểu rõ trước khi đả thất, chứ chưa khuyên 

quý  vị phải  nên thực  hành cách nào;  giờ đây tôi sẽ thưa. Sau  này quý  vị sẽ 

thấy  những  lời  ấy  cũng  rất  bình  thường.  Quý  vị  đừng  phân  biệt  là  bình 

thường  hay  không,  cả  sáu  chữ  “nam  mô  A  Di  Ðà  Phật”  kể  ra  rất  bình 

thường, nhưng sao nhiều đời, nhiều kiếp vẫn không niệm được? 

Chúng ta tu hành thực tiễn, chẳng cần biết là tu theo tông nào, nói chung 

tông nào cũng đều có hai phương diện: 

-  Một  là  “chánh  công  phu”.  Thế  nào  là  Chánh  Công  Phu?  Thực  hành 

Chánh  Công  Phu  chẳng  ngoài  mục  đích  để  Tu  Hành.  Khai  trừ,  khử  sạch 

những Kiến Tư Hoặc, những thứ loạn tạp rối bời trong tâm quý vị thì gọi là 

Tu Hành. Chúng sanh ai nấy đều có Phật Tánh. Bổn tánh của quý vị chính là 

Phật Tánh, nhưng đáng tiếc là tánh ấy bị các thứ bại hoại che đậy. Biện pháp 

để trừ khử hết sạch những thứ bại hoại ấy thì gọi là “Chánh Công Phu”. 

- Ta hiểu được những gì bại hoại cần phải đào thải khỏi tâm này là một 

chuyện,  nhưng trừ bịnh đâu phải  là chuyện dễ, vì thế cần phải có công phu 

hỗ trợ (Trợ Công Phu). Mỗi một tông có công phu hỗ trợ riêng. Hôm nay tôi 

sẽ vì quý vị phân biệt rõ phải thực hiện Chánh Công Phu và Trợ Công Phu 

như thế nào. 

Quý  vị  đến  dự Phật  thất  là  vì  muốn  đạt  Nhất  Tâm.  Ðoạn  Hoặc  là  Nhất 

Tâm, chế ngự được Hoặc cũng là Nhất Tâm. Ðạt được Nhất Tâm thì lúc lâm 

chung mới có thể vãng sanh Tây phương Cực Lạc thế giới, không được Nhất 

Tâm thì không  vãng sanh. Ðấy chính  là điều kinh  A Di Ðà đã dạy.  Lấy  lời 

kinh dạy làm chuẩn. Lắm người cứ mơ hồ cho rằng lúc mình lâm chung, A 

Di Ðà liền đến đón mình. Thật ra thì phải Nhất Tâm mới được Phật đón tiếp. 

A, vì sao vậy? Do tâm mình phát lộ quang minh, quang minh của Phật A Di 

Ðà liền dõi theo đó, tiếp dẫn mình sanh về cõi kia. Nếu Kiến Tư Hoặc, các 

thứ bại hoại phủ lấy quý vị, che lấp quý vị thì Phật A Di Ðà cũng không có 

biện pháp gì. Quý vị phải hiểu rõ điều này. 

Mỗi  khi  chúng  ta  bước  chân  vào  cửa  chùa  Linh  Sơn  thì  liền  thấy  Phật. 

Phật có Pháp Thân, Pháp Thân chẳng phải chỉ hiện diện nơi tượng Phật đúc, 

mà chỗ nào cũng có Pháp Thân hết, chỉ tiếc là bọn phàm phu chúng ta chẳng 

thấy được. Bây giờ mỗi khi mình đến chùa Linh Sơn, thấy tượng Phật phải 

coi  như là Phật, coi  như là Phật đang ở  ngay trước  mắt. Tôi  xin  hỏi quý  vị 

một câu: Quý vị gặp Tổng Thống thì thái độ ra sao? Tổng Thống đến đây thì 

chẳng dám  nói  lời  nào,  ngồi  ngay  ngắn, chỉnh  tề, lưu tâm cẩn thận, hết sức 

quy củ. Tổng Thống cũng chỉ là phàm phu giống hệt mình. Gặp ông ta thì ai 

nấy đều có thái độ  như thế đó,  nhưng  gặp  Phật  lại chẳng được như vậy, dù 

thấy  Phật  cũng  xem  như  Phật  chẳng  hiện  diện,  sao  mà  lầm  loạn  đến  thế? 

Quý vị ơi, quý vị làm như vậy là khinh thường Phật quá đấy. Ðừng nói chi 

đến  Tổng  Thống,  cục  trưởng  cảnh  sát  đi  tới,  quý  vị  có  sợ  hay  chăng?  Coi 

Phật không bằng viên cảnh sát trưởng như thế thì quý vị [có tu hành] thành 

công được chăng? Tổ Sư dạy như thế này: Ðiều đầu tiên là phải cung kính. 

Mỗi khi đến đây, phải coi như Phật đang ở ngay trước mắt, nói năng, động 

tác  hết  thảy  đều  cung  kính,  muôn  phần  cung  kính.  Nếu  như trong  tâm  còn 

một phần lười nhác,  một phần chẳng cung kính thì chẳng chứng được Nhất 

Tâm. Ðây là bước thứ nhất. 

Ðã  cung  kính  rồi,  mỗi  khi  ngồi  xuống  niệm  Phật  hay  lúc  chẳng  niệm 

cũng đều như nhau, tiến lên nữa là buông vạn duyên xuống. Thế nào là vạn 

duyên? Chính là vọng tưởng khởi lên thời thời, khắc khắc chẳng đoạn. Mỗi 

một vọng tưởng là một hạt giống của một lần luân hồi, một lần sanh tử, nguy 

hiểm lớn lắm. Vọng tưởng là gì? Mỗi một vọng tưởng là một Kiến Tư Hoặc, 

là  vật  bại  hoại,  là  bụi  bậm.  Khởi  vọng  tưởng  là  tâm  chạy  theo  bên  ngoài. 

Chạy theo những pháp nào bên ngoài? Nghĩ cái bàn, nghĩ cái ghế, nghĩ đến 

cái gì tâm liền đặt nơi đó, tâm quý vị hoàn toàn chẳng đặt yên nơi A Di Ðà 

Phật. Ðây là chứng bệnh lớn gọi là Loạn. Nếu tâm quý vị chạy lung tung thì 

chẳng phải  là  loạn  hay sao?  Làm thế  nào  đây?  Trong tâm chỉ có Phật, đem 

tâm đặt  yên  nơi  Phật. Phật  giống  như  một cái cọc  thuyền trên sông, tâm  là 

chiếc  thuyền.  Cột  chặt  thuyền  vào  cọc  thì  còn  trôi  đâu  được  nữa!  Miệng 

không niệm Phật nhưng trong tâm có Phật, giữ lòng cung kính thì Phật hiện 

diện  ngay trong chúng ta. Chẳng dám  loạn tưởng thì dù  miệng không  niệm 

cũng được Nhất Tâm. Ðây là tầng thứ hai. 

Ðiều thứ ba là lúc niệm Phật, niệm sáu chữ hay bốn chữ, dù sáu chữ hay 

bốn  chữ  đều  cùng  một  cách  niệm.  Trước  hết  trong  tâm  phải  tưởng.  Nếu 

trong tâm chẳng  niệm, chỉ  gào  xuông  ngoài  miệng thì đấy chỉ  là  xướng ca, 

không nên! Ðồng thời trong tâm chẳng khởi hai ý niệm, hễ nghĩ đến Phật thì 

không  còn  có  ý  niệm  nào  khác.  Có  ý  niệm  khác  thì  ý  niệm  về  Phật  cũng 

không  còn.  Ðiều  này  bọn  chúng  ta  phàm  phu  thiếu  công  phu  chưa  thấy  rõ. 

Niệm Phật trong tâm tưởng, trong tâm rõ ràng, trong trẻo. Miệng lại niệm ra, 

công  phu  niệm  ra  cũng  rõ  ràng,  tách  bạch.  Sau  đó,  chính  mình  nghe,  nghe 

chính tiếng mình niệm, nghe sáu chữ ấy cũng rõ ràng, minh bạch, chẳng để 

sót chữ nào. Tâm tưởng, miệng niệm ra, tai lại lắng nghe vào, giáp vòng như 

vậy thì tâm không chạy đi đâu được. Ðó là một cách. 

Niệm đến mức nào? Quý vị khỏi cần phải hỏi ai là mình niệm đến  mức 

nào cả. Quý vị như thế nào người khác làm sao hiểu được. Quý vị đã không 

hiểu mình như thế nào thì người khác làm sao hiểu được? Tôi chỉ cho quý vị 

hiểu  nhé!  Quý  vị  niệm  Phật  cứ  tự  mình  nghe,  nghe  chính  mình  niệm  Phật, 

chính  miệng mình niệm Phật, chính mình tự nghe. Bất cứ thứ nào khác đều 

chẳng  nghe  thấy  thì  công  phu  của  quý  vị  đã  thuần,  tự  mình  niệm  Phật,  tự 

niệm, tự nghe. Ðiều này khó làm được. Vì sao? Ở nhà thì không hề gì, mình 

ở  trong  nhà  mình,  mình  niệm  như  vậy  được,  nhưng  đến  đây  dự  Phật  thất, 

mọi người đều niệm Phật, làm sao mình không nghe thấy được? Không nghe 

thấy  là  tốt,  nhưng  nếu  nghe  thấy  thì  làm  cách  nào?  Nghe  thấy  cũng  tốt.  Vì 

sao nghe thấy cũng tốt?  Trong  Tịnh  Tông  có Trợ Niệm Ðoàn để  hỗ trợ  lúc 

lâm  chung.  Vì  sao  gọi  là  Trợ  Niệm  Ðoàn?  Vong  giả  lúc  lâm  chung  bị  hôn 

trầm, phong đao chia cắt thân, trong tâm rối loạn. Vừa loạn vừa hôn trầm thì 

Phật chẳng hiện hữu. Người trợ niệm ở bên cạnh niệm “A Di Ðà Phật, A Di 

Ðà Phật, A Di Ðà Phật” để lay tỉnh tâm niệm người đó vì sợ người sắp chết 

quên  khuấy  chẳng  đề  khởi  tâm  niệm  Phật.  Người  chết  nghe  thì  cũng  giống 

như chính mình niệm, chính mình tự niệm, tự nghe. Quý vị nghe người khác 

niệm cũng như chính mình đang niệm. Quý vị đến đây niệm Phật là tự mình 

nghe,  người  khác  niệm  Phật  giúp cho quý vị, sợ quý  vị quên  đi. Quý  vị có 

thể nghỉ niệm một chút, nghe người khác niệm rõ ràng, tách bạch, trong tâm 

vẫn có Phật, không chạy đi đâu hết. Ðây là bước công phu thứ ba. 

Ðiều thứ tư, tự tu rất trọng yếu. Quý vị niệm Phật có tạo thành tiếng hay 

không? Mọi  người có  hiểu rõ điều  này chăng? Có tiếng đấy. Niệm Phật  dù 

nhỏ cách  mấy vẫn có âm thanh. Dù miệng không niệm, chỉ niệm trong tâm 

vẫn có âm thanh. Quý vị cứ nghĩ lại lúc mình học bài sẽ hiểu điều này. Gọi 

là “tâm huyền” (dây đàn tâm) là ngụ ý: tâm giống hệt như dây đàn, tâm cũng 

có  âm  thanh.  Quý  vị  tưởng  A  Di  Ðà  Phật  thì  ngay  ý  niệm  ấy  phát  ra  âm 

thanh. Quý vị có âm thanh, âm thanh ấy chẳng tạp loạn thì chính là A Di Ðà 

Phật. 

Pháp Thân của Phật A Di Ðà không chỗ nào chẳng hiện diện. Phật hiện 

diện ở đâu nơi đó đều có quang minh:  “Quang trung hóa Phật vô số ức, hóa 

 Bồ Tát chúng diệc vô biên”  (trong quang minh hóa hiện vô số ức đức Phật, 

và cũng hóa ra vô biên các vị Bồ Tát). Trong quang  minh của Phật, Phật A 

Di Ðà và các vị Bồ Tát hiện diện trong đó lại đều là quang minh. Âm thanh 

của  quý  vị  phát  ra  đó  sẽ  đi  về  đâu?  Ði  đến  quang  minh  của  Phật.  Quang 

minh của  Phật  lại  đi  đến  đâu?  Hòa  nhập  vào  âm  thanh  của  quý  vị.  Khi  âm 

thanh  hòa  lẫn  vào  quang  minh,  quý  vị  chính  là  A  Di  Ðà  Phật.  Khi  quang 

minh hòa nhập vào âm thanh thì A Di Ðà Phật chính là quý vị. Khi âm thanh 

và quang minh hòa hợp nhau, nếu quý vị không vãng sanh thì sẽ chạy đi đâu 

nữa đây? Ðây là điều thứ tư. Có vậy mới kể là đã đạt công phu. Ðấy chính là 

biện pháp tu hành Chánh Công Phu vậy. 

Lại còn có công phu để hỗ trợ. Sức của công phu hỗ trợ rất lớn. Vì sao 

vậy? Thưa cùng quý vị, giờ đây quý vị thực hành theo biện pháp tôi vừa nêu 

đến  mức  (chánh  công  phu)  rất  khá  rồi,  một  khi  quý  vị  bước  chân  ra  khỏi 

cổng chùa, liền nghĩ: “Ái chà!  Bây  giờ  mình có thể  nói sướng  miệng đây!” 

Hỏng rồi! Ngay lúc tâm khởi ý niệm buông lung khẩu nghiệp thì tâm quý vị 

liền chạy theo bên ngoài. Mới gom tâm để đạt được Nhất Tâm, vừa bước ra 

ngoài liền để tâm chạy theo bên ngoài thì công niệm Phật tại đây (chùa Linh 

Sơn) đành mất trắng. Ra ngoài thấy, nghe sự gì đó tâm lại loạn thì uổng mất 

công niệm Phật tại đây. Ở trong này, đàn áp được Kiến Tư Hoặc, nhưng vừa 

ra ngoài là lại chồng chất thêm, quý vị nghĩ nên trách ai? 

Công  phu  tu  hành  xét  đến  cùng  cực  thì  chính  là  ngày  chầy  tháng  rộng, 

thời thời khắc khắc chẳng biến đổi. Chẳng những chỉ ở chùa Linh Sơn  mới 

tu  như  vậy  mà  khi  ra  khỏi  cổng  chùa  cho  đến  khi  về  đến  nhà  vĩnh  viễn  tu 

hành  như  vậy  thì  mới  là  tu  hành,  chứ  chẳng  phải  ngoài  dịp  Phật  thất  thì 

chẳng tu hành. Nếu như chùa Linh Sơn không mở Phật thất, quý vị không tu 

thì chính là quý vị tự hại mình, chẳng cần biết là có mở Phật thất hay không 

vẫn  thực  hành  như vậy. Vậy thì  xét ra biện  pháp  này có khó thực  hiện  hay 

chăng? 

Nếu chẳng giữ vững được một câu Phật hiệu thì phải luôn sám hối. Ðiều 

này  rất  khẩn  yếu.  Sám  hối  là  tự  xét  những  điều  mình  làm  chẳng  đúng,  tạo 

bao  tội  lỗi.  Xét  ra  dù  xuất  gia  hay  tại  gia,  người  tu  hành  chắc  thật  thì  thấy 

mình làm gì cũng đều là tội lỗi. Hễ nhắc đến tội liền sám hối. Mình đã làm 

sai,  nhưng  làm sai rồi  lại  làm  gì  nữa? Ðã  làm  sai  nhưng  vẫn còn  tái phạm. 

Mỗi  ngày  thời  thời,  khắc  khắc  từ  sáng  đến  tối  sám  hối.  Như  vậy  thì  ngoài 

việc sám hối ra còn có gì làm loạn mình nữa ư? Dù có loạn ở chỗ nào đi nữa, 

vẫn chú tâm nơi Phật, thì còn có gì nữa đâu? 

Thấy người khác làm điều tốt bèn sanh lòng hoan hỷ. Thật ra, phát tâm 

hoan hỷ cũng là loạn, chẳng thể vãng sanh; cho nên hễ thấy ai làm điều lành 

gì bèn nghĩ: “Tốt quá! Người ấy có thể vãng sanh”. Ai làm điều gì tốt mình 

cũng mừng rằng người ấy sẽ được vãng sanh. Vừa sám hối, vừa tùy hỷ như 

thế thì ngày chầy tháng đọng, dù loạn nhưng thật sự chẳng loạn. Ðây chính 

là công phu hỗ trợ thứ nhất. 

Hơn  nữa,  mỗi  tông  có  cách  tu  hành  riêng.  Dùng  cách  tu  hành  của  tông 

khác để tu Tịnh Ðộ sẽ chẳng thành công. Dùng cách tu của Tịnh Tông để tu 

các  tông  khác  cũng  chẳng  thể  thành  công.  Tịnh  Ðộ  Tông  có  hai  chữ “hân, 

yểm”. Hân là thấy sự tình gì mình bèn hy vọng được như vậy. Nói theo ngôn 

ngữ hiện tại thì Hân là “tâm hy vọng”. Yểm là nhàm lìa, chán ghét. Hai chữ 

Hân  -  Yểm  được  coi  là  căn  bệnh  lớn  trong  nhà  Thiền.  Quý  vị  tu  Tịnh  Ðộ 

nghe các tông khác giảng giáo lý, họ sẽ nói hai chữ Hân - Yểm là bại hoại, 

chẳng nên giữ lấy; nhưng trong nhà Tịnh, hai chữ xấu xa ấy đối với chúng ta 

lại  là  điều  cực  hảo  vì  cách  sử  dụng  hoàn  toàn  khác  nhau.  Bí  quyết  huyền 

diệu của Tịnh Tông nằm ngay tại hai chữ đó! 

Ðối  với  hết thảy  mọi sự trong thế  giới  này, quý  vị đều  nên chẳng tham 

luyến  vì chúng đều  là giả cả, chẳng có chút  gì chân thật. Thế  giới  Sa Bà  là 

thế  giới  ô  uế,  giống  như  hầm  phân,  như  cái  giỏ  bẩn  thỉu,  có  gì  tốt  đâu! 

Chúng ta thấy cái giỏ bẩn thỉu bèn chẳng chịu chạm vào những thứ dơ dáy. 

Họa may là ruồi nhặng, giòi tửa thấy cái giỏ bẩn thỉu ấy mới cao hứng được 

thôi. Chúng nó thấy là tốt vì cùng là một phường, ta đừng bắt chước chúng. 

Thế giới Sa Bà đây không có một điểm nào tốt cả nên mình chán ngán chốn 

này, chẳng mong ở mãi nơi đây, mong sớm được xa lìa nó. Lòng luôn nghĩ 

như vậy thì tham luyến còn trụ vào đâu được nữa. 

Ðã thế, xem kinh Di Ðà mấy lượt, mọi sự nói trong đó không điều gì là 

không tốt; bởi thế nên bèn ưa thích cõi kia. Ðây là Hân. Quý vị nhìn ra ngoài 

thấy  cao  ốc  lố  nhố,  đi  đâu  phải  ngồi  xe  hơi,  so  với  thế  giới  Cực  Lạc  khác 

nhiều lắm, ta chẳng ưa. Ðây là Yểm. 

Chán  nhàm  cõi  này,  lại  nghĩ  trong  cõi  kia  chẳng  dùng  đến  xe,  cứ  ngồi 

trong nhà nghĩ  muốn đến đâu thì nhà liền bay đến đó mang  mình theo. Nếu 

không thích nhà cửa che tầm mắt mình thì tường vách cũng không còn nữa. 

Mỗi một đóa sen ánh sáng thiên biến vạn hóa, chưa hề được thấy qua. 

Quý  vị  thấy  phủ  Tổng  Thống  cõi  này  như  thế  nào?  Là  Kim  Loan  điện. 

Nói cho quý vị nghe, may là cõi Cực Lạc không có đại tiểu tiện. Nếu có đại 

tiểu  tiện,  hầm  phân  thì  có  hơn  gì  Kim  Loan  điện  cõi  này.  A!  Quý  vị  luôn 

nghĩ như sau: nhàm chán cõi này, ưa thích cõi kia. Hân - Yểm rất khẩn yếu, 

là  biện  pháp  hỗ  trợ  rất  lớn.  Ba  mươi  bảy  Ðạo  Phẩm  vốn  là  Trợ  Công  Phu 

khẩn yếu của Tịnh tông, nhưng có ai trong chúng ta nhớ hoài được. Cứ luôn 

nhớ kỹ hai chữ Hân - Yểm này là được. Ðây là Trợ Công Phu thứ hai. 

Ðiều thứ ba, chỉ cần tâm quý vị khởi một vọng tưởng thì đó chính là Ma. 

Quý  vị  hay  nói  người  nào  đó  bị  ma  dựa,  nhưng  có  thấy  con  ma  đó  chưa? 

Thật ra, ai cũng có ma theo bén gót. Ma trong tâm chẳng lo, lại toan dẹp Ma 

bên  ngoài!  Vậy  thì  Ma  là  gì?  Vọng  niệm  khởi  chính  là  Ma,  đó  là  Nội  Ma. 

Vọng niệm khởi lên thì dù quý vị có đi qua Tây Phương Cực Lạc thế giới nó 

vẫn dùng móc lôi tuốt quý vị đi theo, quý vị không làm gì được. Sức lực của 

ma thật là lớn vậy. Làm sao bây giờ? 

Dù thế nào đi nữa, sức Ma lớn đến đâu vẫn chẳng thể lớn hơn sức Phật. 

Một  câu  A  Di  Ðà  Phật  chiếu  đến  Ma,  Ma  liền  bỏ  chạy,  Phật  hiệu  áp  chế 

được  Ma.  Vọng  tưởng  là  Ma,  niệm  một  câu  Phật  hiệu  là  Phật,  dùng  Phật 

hiệu để áp chế Ma. Khi vọng tưởng khởi động là nghĩ tới Ma thì nó đến, ta 

trị  không  được,  chỉ  có  mình  Phật  hiệu  thắng  được  nó,  quý  vị  liền  gấp  rút 

niệm  Phật.  Niệm  thuần  thục  rồi  thì  dù  mình  có  muốn  gọi  Ma  tới,  nó  cũng 

chẳng tới vì khắp trong tâm toàn là Phật. Có Phật thì không có Ma. Có Ma 

thì không có Phật. Vì thế, đây là cách chế ngự Hoặc chứ không đoạn Hoặc, 

không trừ gốc của Hoặc. Vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới rồi thì tự 

nhiên đoạn sạch Hoặc. 

Chẳng cần phải  nói  nhiều  nữa, ba  điều trên  là đủ.  Trong bảy  ngày  này, 

kính xin quý vị thực hành đúng theo những điều ấy, về đến nhà cũng vẫn tu 

như vậy thì kỳ Phật thất này chẳng uổng phí. Tiếp đây, tôi dùng một bài kệ 

để kết thúc: 



a. “Tịnh Ðộ nan tín khước dị hành”  (Tịnh Ðộ khó tin, nhưng dễ hành): 



Chỉ mỗi mình Ðức Phật là có thể giảng minh bạch Tịnh Ðộ Tông, ngoại 

trừ  Ðức  Phật  không  còn  một  ai  khác  có  thể  giảng  minh  bạch  được.  Vì  thế, 

Tịnh Ðộ “nan tín”. Học Phật nhiều năm, kinh sách mười phần coi hết chín, 

vẫn chẳng tin nổi Tịnh Tông. Vì thế bảo là pháp Nan Tín. Nhưng đối với ai 

tu được pháp này thì nó rất đơn giản. Những lời tôi nói đây đều là lời của Tổ 

Sư,  của  Phật  giảng,  chứ  chẳng  phải  là  lời  tôi  giảng.  Tôi  chỉ  là  cái  máy 

cassette phát lại cho quý vị nghe mà thôi. Pháp tu dễ dàng nhưng phải có rèn 

luyện  lâu  dài,  chứ  chẳng  phải  là  vừa  tu  là  thành  tựu  được  ngay,  vừa  tu  là 

chứng ngay. Ðó là câu kệ thứ nhất. 



b. “Toàn  do  nhị  lực chánh trợ công”  (hoàn  toàn do  hai  lực  và Chánh 

Công Phu, Trợ Công Phu): 



Nhị lực tức là công phu của chính mình (tự lực). Mình không dụng công 

không xong. Ngoài ra còn có Phật lực, Phật đến tiếp dẫn mình. Quý vị xem, 

phần nhiều tượng Phật A Di Ðà là tượng đứng, là dạng tiếp dẫn. Thật ra, vị 

Phật  nào  cũng  đều  có  Tịnh  Ðộ  riêng,  nhưng  các  Ðức  Phật  khác  chẳng  đến 

tiếp  dẫn  mình.  Chỉ  mình  Ðức  Phật  A  Di  Ðà  đến  tiếp  dẫn  ta.  Quý  vị  không 

biết đường cũng chẳng sao,  A Di Ðà Phật cầm  hoa sen  đến đón quý  vị, cứ 

ngự  lên  hoa  sen,  cứ  ngự  lên  hoa  sen!  Ngài  đưa  quý  vị  đi!  Nếu  sanh  về  cõi 

khác sẽ chẳng có phương tiện này đâu, quý vị phải tự nhận biết đường. 



c. “Tất đắc Nhất Tâm phương hữu hiệu”  (phải đạt được Nhất Tâm thì 

mới hữu hiệu): 



Quý  vị phải  niệm  đến Nhất Tâm  mới  hữu  hiệu. Niệm không Nhất Tâm 

thì vô dụng. Ðiều này ai nấy hãy nghe cho rõ. Thế nào là Nhất Tâm? Ðoạn 

Hoặc  là Nhất Tâm thuần túy. Chế  ngự Hoặc cũng  là Nhất  Tâm, cũng được 

vãng sanh. 



d.  “Phương  tiện  phục  Hoặc  tức  cảm  thông”  (dùng  phương  tiện  chế 

ngự Hoặc liền cảm thông): 



Ðoạn  Hoặc  chẳng  dễ.  Thành  A  La  Hán  là  pháp  Tiểu  Thừa,  đoạn  sạch 

Kiến Hoặc rồi còn phải sanh vào nhân gian hay cõi trời bảy lần, tu tập cả vạn 

năm mới thành tựu, mới đoạn sạch Tư Hoặc. Quý vị niệm A Di Ðà Phật bảy 

ngày  thành  công,  thật  là  thuận  tiện  quá.  Quý  vị  chẳng  dùng  công  phu  trên 

đây không thể đoạn  Hoặc, làm thế  nào đây? Thì  lại có pháp phương tiện  là 

chế phục Hoặc. Còn đối với các tông khác thì sao? Trong các tông khác, chế 

phục Hoặc là điều hoàn toàn vô dụng. Tu các tông khác thì dù có chế phục 

Hoặc  vẫn  còn  trong  luân  hồi,  hoàn  toàn  vô  dụng.  Chế  phục  Hoặc  chỉ  hữu 

dụng đối với Tịnh Ðộ Tông, trong các tông khác chẳng thể áp dụng cách này 

được. 

Do  chế  phục  Hoặc,  quý  vị  được  sanh  về  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới 

thì sẽ đoạn Hoặc ở nơi đó, tự nhiên A Di Ðà Phật sẽ giúp quý vị đoạn Hoặc. 

Cốt  sao  cảm  ứng  thì  quang  minh  dung  thông  lẫn  nhau  mới  có  thể  thành 

công. 

Nói  tóm  lại,  đến  ngày  thứ  tư  tôi  sẽ  giảng  nữa.  Nay  giảng  đôi  điều  về 

công phu, mọi người nên nhớ kỹ. Hôm nay là ngày đầu, từ đây đến suốt bảy 

ngày  sau  quý  vị  cứ  thực  hành  theo  đó,  tận  dụng  thời  gian  này  khẩn  thiết 

niệm Phật. Xin  lão sư sắp sẵn kiền chùy  2, ai  nấy buông  xuống  vạn duyên, 

cứ một câu A Di Ðà mà niệm mãi. 

  

---o0o--- 

VII. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ 

(lần thứ hai) 

(Tư Thục Ðiền Kế Nghiêm kính ghi, đệ tử Ngô Bích Hà giảo đính) 



 Tạp niệm giai thị bình tố tội,  

 Nhược bất tạo nghiệp niệm bất sanh,  

 Tùng kim thiết mạc tái tạo nghiệp 

 Nhất Tâm Bất Loạn tự nhiên thành 

(Tạp niệm là tội ngày thường 

Nghiệp như chẳng tạo, niệm đường nào sanh, 

Từ nay chẳng tạo nghiệp trần 

Nhất Tâm Bất Loạn quả thành tự nhiên) 



Phật  thất  đã  đến  ngày  thứ  năm,  tôi  đã  nói  chỉ  cần  chiếu  theo  phương 

pháp đã giảng trong ngày thứ nhất mà tu tập, nhìn chung ít nhiều có tiến bộ 

dần  dần.  Tính  từ  hôm  nay  chỉ  còn  có  hai  ngày  nữa  thôi,  chúng  ta  chỉ  cầu 

Nhất Tâm, không cầu gì khác. 

Ða số  mọi  người chẳng  hiểu  Tâm  là cái  gì, học  Phật chỉ cần  hiểu được 

chữ Tâm này thì công phu mới chẳng uổng lầm. Có thể nói là mọi người tu 

hành nhiều năm nhưng vẫn chưa hiểu rõ chữ Tâm này, nên hôm nay tôi nói 

cho quý vị nghe ý nghĩa của chữ Tâm để quý vị dụng công nơi Tâm. 

Tâm  ở  đây  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  “nhục  đoàn  tâm”  (quả  tim  thịt), 

chẳng  phải  là  vật  gì,  chẳng  phải  là  trái  tim  thuộc  trong  ngũ  tạng,  lục  phủ. 

Như  vậy,  nói  tới  cùng,  Tâm  là  gì?  Từ  xưa  đến  nay  ai  cũng  chẳng  thấy,  ai 

cũng chẳng tìm được nó. Chỉ người chứng quả mới hiểu rõ mà thôi, hễ hiểu 

được  Tâm  thì  chứng  quả.  Người  đến  giảng  khai  thị  hôm  nay  cũng  chỉ  nói 

những điều tạm diễn tả Tâm để mọi người tự suy nghĩ lấy. Một khi tôi đã nói 

ra,  mọi  người  nên  tin  tưởng.  Nếu  chẳng  tin  thì  đành  chẳng  có  cách  nào. 

Những  điều  tôi  sắp  nói  rất  bình  thường,  nhưng  rất  khó  thực  hiện  bởi  nó  là 

pháp khó tin dễ hành vậy. 

Tâm chính là ý niệm của mỗi người tự phát khởi. Tâm nghĩ đến điều gì 

thì liền khởi ý niệm về điều đó. Nếu bảo kẻ này tâm tốt, kẻ kia tâm xấu thì 

cũng là nói về ý niệm của người đó. Ý niệm đó gọi là Tâm. Câu nói này, đối 

với người đã học Phật mấy năm thì khó mà nói là chẳng hiểu được! Tâm ấy 

chẳng  thấy  được,  chẳng  sờ  được,  nhưng  tự  mình  chẳng  lẽ  không  hay  biết 

hay sao? Bởi thế, người ta tu hành chính là tu ngay nơi ý niệm này. Quý vị 

nên nhớ kỹ. Làm thế nào để tu nơi ý niệm? 

Muốn hiểu rõ cách tu thì trước hết phải hiểu rõ ý niệm đã. Trong những 

ý niệm của con người, không có được một ý niệm tốt mà toàn là vọng niệm, 

tạp niệm. Vọng niệm không có gì là chân thực, đều là giả dối cả. Tạp niệm 

là ý niệm chẳng sạch sẽ, tịnh rồi lại tạp ư? Nói khái quát, ý niệm của chúng 

ta  toàn  là  tạp  loạn,  hư  vọng,  toàn  là  chẳng  đúng.  Quý  vị  có  biết  trong  một 

ngày chúng ta khởi bao nhiêu ý niệm không? Xin nói cho quý vị hay: Quý vị 

xem đây (cụ Lý búng ngón tay), trong khoảng thời gian búng ngón tay thật 

ngắn  ngủi  này  đây,  nói  không  sai  cho  lắm  là  quý  vị  có  gần  cả  trăm  mấy 

mươi ý niệm, nhanh như vậy đó! Mà một ngày từ sáng đến tối chẳng ngừng, 

nói cho quý vị hay là quý vị chẳng có ý niệm nào cầu thành Phật cả. 

Quý  vị  nghe  vậy  tin  hay  chẳng  tin?  Có  vị  nghe  tôi  nói  lời  này  liền  tin 

ngay, ai chẳng tin lời tôi, người đó chẳng tin Phật pháp. Vì sao vậy? Lời tôi 

vừa nói đó đâu phải do tôi đặt ra, mà đều là những điều được nói trong kinh. 

Ai không tin Phật pháp thì học Phật cách nào? Làm sao thành tựu được? Học 

Phật phải thờ ai làm thầy? Phật chính là thầy. Làm theo đúng lời Phật dạy ắt 

sẽ thành công; chẳng tuân theo thì chẳng cách nào thành công được. 

Từ sáng đến tối ý niệm phát khởi chẳng ngừng, nhiều như thế đó, chẳng 

ai nắm giữ được những ý niệm này, mà những ý niệm được phát khởi đó đều 

là những ý niệm xấu xa cả. Dù có ý niệm xấu như vậy nhưng có thể là chúng 

ta chẳng nói lời xấu, cũng như không làm điều gì xấu. Hừm! Rõ ràng trong 

tâm  nổi  lên  chủ  ý  xấu,  chẳng  nói  lời  xấu,  chẳng  làm  điều  gì,  nhưng  chủ  ý 

xấu  vẫn có ảnh  hưởng,  nhà  Phật  gọi  là “chủng tử”. Ðây  là cách  nói thí dụ, 

chứ chẳng phải thực sự là gieo hạt giống xuống. 

Một khi ý niệm khởi lên, nó sẽ in bóng vào tâm. Hình bóng của ý niệm 

được in vào tâm đó gọi là “chủng tử”. Quý vị nghĩ xem, có những sự việc đã 

lâu năm, chợt nghĩ đến thì những điều mình nghĩ đến đó liền tái hiện. Những 

điều mình nghĩ đến đó chẳng hề giảm  mất, chúng đều được chứa trọn trong 

tám thức điền, cả vạn vạn  năm chẳng bị tiêu diệt  mất. Dù cho  mình có bận 

tâm hoặc chẳng quan tâm gì đến chúng, hình ảnh của chúng vẫn tồn tại trong 

tâm  mình. Những  gì  mình  mơ thấy trong  giấc  ngủ chính  là những  hình ảnh 

này.  Ðến  lúc  chúng  ta  lâm  chung,  những  hình  ảnh  trong  tâm  sẽ  hiện  ra 

ngoài,  tạo  thành  ý  niệm.  Khi  lâm  chung  vào  lúc  tối  hậu,  khi  ý  tưởng  mình 

chấp  vào đâu,  nó sẽ dẫn  mình theo đi đầu thai  nơi đó,  lại trở  vào trong  lục 

đạo luân hồi. 

Nói  là  lục  đạo  luân  hồi,  nhưng  thật  ra  chỉ  có  ba  đường  dưới.  Chúng  ta 

khởi tâm, tâm người không có, tâm trời cũng không thì đương nhiên là khởi 

tâm tam đồ. Tâm này phát khởi ra sao? Chúng tôi chẳng đề cập đến chuyện 

từng làm điều xấu, mà chỉ luận về tâm. Dạy  mọi người giữ giới, mọi người 

không giữ, hoặc giữ giới nhưng toàn phát khởi ý niệm phạm giới. Do phạm 

giới,  tâm  này  phải  đọa  trong  tam  đồ:  súc  sanh,  địa  ngục,  ngạ  quỷ.  Nếu  tạo 

thành  hành  động  (tạo  nghiệp)  thì  thời  gian  thọ  khổ  dài  thêm  một  phần,  tội 

lớn  thêm  một  phần.  Chẳng  tạo  thành  hành  động  (chỉ  khởi  vọng  niệm,  còn 

chưa  tạo  nghiệp)  thì  tội  ít  hơn  một  phần,  thời  gian  thọ  khổ  ngắn  hơn  một 

phần. Trước hết, phải phân biệt hiểu rõ điểm này. 

Học Phật tu hành, tu hành những gì? Tu hành chính là tu ý niệm này. Có 

người  nói  tôi  chẳng  khởi  ý  niệm  lớn,  chẳng  nói  gì,  còn  chẳng  thấy  mình 

đang giác ngộ những ý niệm của chính mình khởi lên thì còn cái gì để tu nữa 

đây? 

Chẳng  có  một  ai  không  hề  khởi  lên  một  ý  niệm  nào  cả!  Ðến  ngay  bậc 

Ðẳng  Giác  Bồ  Tát  vẫn  còn  khởi  niệm  nữa  kia!  “Vô  niệm”  chính  là  không 

vọng  niệm,  không  tà  niệm,  chứ  hoàn  toàn  chẳng  phải  là  không  có  ý  niệm 

nào! Ðiều  này  vị  nào  xem  kinh  nhiều cũng đã thấy rõ rồi. Nếu  không có  ý 

niệm thì trở thành gỗ, đá. Quý vị tu thành gỗ, đá để làm gì? 

Chẳng qua [tu học] là để biến đổi ý niệm. Biến đổi như thế nào?  “Chẳng 

 khiến người khác khởi vọng niệm, chẳng khiến người khác tạp loạn”.  Chẳng 

khiến  người  khác  khởi  vọng  niệm  nghĩa  là  chỉ  có  ý  niệm  thanh  tịnh,  trong 

sạch.  Ðiều  này  trong  kinh  có  nói  đến.  Ai  đọc  chương  Ðại  Thế  Chí  Bồ  Tát 

Niệm Phật Viên Thông [trong kinh Lăng Nghiêm] ắt sẽ hiểu câu “tịnh niệm 

tiếp  nối”  nghĩa  là  khiến  cho  ý  niệm  thanh  tịnh  được  liên  tục  chẳng  gián 

đoạn. Người khác “loạn niệm tiếp nối”, mình tu hành sao cho “tịnh niệm tiếp 

nối”. 

Thế  nào  là “tịnh”?  Tịnh  là thuần  một  ý  niệm, không tạp  loạn, chẳng có 

bảy thứ tình cảm:  mừng, giận, buồn, vui, yêu, ghét, sợ, chẳng có giết, dâm, 

trộm, chẳng có tham, sân, si. Chẳng có những điều ấy thì ý niệm thanh tịnh. 

Quý vị thử nghĩ xem, nếu ý niệm chẳng tạp loạn thì chẳng phải là thanh tịnh 

hay sao? Không kể bọn mình ra, ngay cả hàng Ðịa Thượng Bồ Tát còn chưa 

đạt được ý niệm thanh tịnh, nói chi là bọn mình! Chúng ta không có ý niệm 

thanh tịnh thì phải  làm  thế  nào đây?  Ai có thể triệt để thực  hiện được  điều 

này? Chỉ có mình Ðức Phật! Ý niệm của Ðức Phật hoàn toàn thanh tịnh. Chỗ 

nào  mà  mọi bất tịnh đã hoàn toàn trừ khử thì chỗ đó chính là thế giới trang 

nghiêm của Phật,  tức  là  Tịnh Ðộ.  Kinh Nhân Vương  Hộ Quốc chép:  “Tam 

 Hiền, Thập Thánh còn trụ trong quả báo, chỉ mình đức Phật ngự trong Tịnh 

 Ðộ”.  Tam  Hiền, Thập  Thánh  ý  niệm còn  chưa thuần thanh tịnh. Quý  vị cứ 

lấy kinh Hộ Quốc Nhân Vương dò kỹ từng dòng sẽ thấy chỉ mình Ðức Phật 

thanh  tịnh  ý  niệm  triệt  để.  Chúng  ta  chưa  thành  Phật,  ngay  cả  La  Hán  còn 

chưa chứng, chưa đoạn được bất cứ thứ Hoặc nào, thì làm thế nào để tịnh ý 

niệm đây? 

Trước  hết,  hãy  hỏi  quý  vị  một  câu:  Lúc  quý  vị  ở  đây  niệm  Phật  thì 

chuyện niệm đó cũng là khởi ý niệm, vậy thì niệm đó là Phật hay không phải 

là Phật?  Là Phật. Ðúng  như vậy! Phật  là thanh tịnh  nhất,  ngoại  trừ Phật ra, 

tất cả đều chẳng thanh tịnh, đều hư giả. Niệm đó chính là A Di Ðà Phật. Phật 

A  Di  Ðà  là  bậc  nhất  trong  các  Ðức  Phật.  Niệm  nằm  trong  tâm  quý  vị,  tâm 

chính là A Di Ðà Phật. A Di Ðà Phật chính là tâm niệm của quý vị. Trừ điều 

này  ra  không  còn  gì  khác  nữa,  ắt  sẽ  thành  công.  Ngoài  phương  pháp  này, 

không có phương pháp nào đơn giản hơn nữa. Bởi thế, chẳng cần vận dụng 

đến phương tiện nào khác nữa mà tâm tự khai ngộ. Ở đây niệm chú này, nơi 

kia niệm chú kia đều uổng công. Dù có nhiều phương tiện, nhưng chẳng cần 

phải tu phương tiện  nào  khác. Chẳng cần  vận dụng phương tiện  mà tâm  tự 

khai ngộ chính là điều tối khẩn yếu. Quý vị tu hành như thế đó, biến ý niệm 

của chính mình thành Phật A Di Ðà, ngoài đức A Di Ðà Phật không còn có 

tâm nào khác nữa, thì gọi là Nhất Tâm. 

Ðiều  vừa  bàn  trên  chẳng  phải  chỉ  dùng  mấy  câu  là  có  thể  giảng  minh 

bạch được, mà nó cũng rất khó giảng. Tôi chỉ nói điều khẩn yếu nhưng vẫn e 

mọi người dù nghe rồi vẫn chưa hiểu rõ. Tôi nói câu sau đây nhiều lần: “Từ 

sáng đến  tối, trong tâm chẳng khởi  vọng tưởng, chẳng khởi  tạp  niệm”,  làm 

thế  nào để  đạt được  như vậy  mới khỏi  uổng công  nói  như thế!  Trong  hàng 

Bồ Tát chưa chứng được Thất Ðịa còn nhiều vị chưa làm được điều này. 

Nếu  quý  vị  lại  hỏi  người  khai  thị  làm  được  điều  này  chăng?  Tôi  cũng 

chưa  làm  được!  Quý  vị  không  làm  được  lại  bảo  tôi  làm,  có  hợp  lý  không? 

Chẳng hợp lý! Tôi có phương pháp: vọng niệm khởi thì tạp niệm cũng khởi. 

Khởi  rồi  thì  làm  sao?  Kinh  dạy:  “Ðừng  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  chậm  hay” . 

Vọng niệm khởi quý vị mặc kệ, chẳng thèm biết đến là không được; vì là bị 

ma  dựa,  là  chứa  chấp  giặc  mà  mình  vẫn  không  hay  thì  chúng  sẽ  làm  loạn 

trong  tâm  liền.  Quý  vị  biết  là  có  ma,  có  giặc  thì  phải  phòng  bị.  Ðó  là  điều 

nên làm vậy! 

Khi khởi ý niệm xấu, quý vị bèn không tu Tịnh Ðộ nữa hay sao? Quý vị 

tu Tịnh Ðộ nhưng không dùng phương pháp của Tịnh Ðộ, lại dùng phương 

pháp khác, há chẳng phải là phiền toái sao? Quý vị dùng ngay bốn chữ A Di 

Ðà Phật, vọng niệm vừa khởi, chẳng lý gì đến hết thảy, cứ A Di Ðà Phật, A 

Di Ðà Phật.... Vọng niệm vừa khởi liền niệm mấy mươi câu A Di Ðà Phật đè 

nó  xuống.  Ðây  gọi  là  Chế  Phục  Hoặc.  Ðè  nén  được  nó  thì  ma  đó,  giặc  đó 

chẳng nổi dậy được, Ðè nén phía dưới, những thứ bất tịnh chất chứa cũng bị 

đè xuống dưới thì trên mặt sẽ thanh tịnh, giống như một chén nước, nếu cát 

bụi bị lắng xuống dưới, phần nước bên trên sẽ trong veo. Ðấy chính là Chế 

Phục Hoặc! 

Giống  như vậy, khi  lâm chung,  mới  vừa  giao cảm thì phần trên sẽ xuất 

hiện  trước,  phần  dưới  chẳng  xuất  hiện.  Phần  trên  là  A  Di  Ðà  Phật  nên  bèn 

được  A  Di  Ðà  Phật  tiếp  dẫn  đi.  Còn  nếu  như  phần  dưới  hiện  ra  thì  không 

vãng sanh được, Phật A Di Ðà cũng chẳng biết làm sao. Trên đây là nói về 

phương pháp “chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ chậm hay” vậy. 

Chúng ta không phải là người xuất gia. Người xuất gia sống trong chùa 

nên không bị xã hội tạp loạn gây chướng ngại. Vì họ ít việc nên chẳng khởi 

tạp  loạn.  Chúng  ta  tại  gia  rất  khó  làm  được  vậy,  toàn  là  lo  những  việc  thế 

tục. Chẳng hạn như nói đến những vật thường thấy thuộc về thất tình: ai nấy 

đều tính  toán tiền bạc. Hễ tính toán tiền bạc thì  nghĩ: ai phải đưa cho  mình 

chừng đó tiền, mình trao cho ai chừng đó tiền, như vậy được mấy phân lời. 

Do mấy phân lời bèn suy tính cái này, hoạch định cái kia. Ðấy là tâm tham! 

Vậy phải làm sao? Hãy nghe tôi nói mấy câu: Lúc tính tiền, đừng khởi chủ ý 

xấu, đừng toan  nghĩ cách làm  thiệt  hại đến  người khác. Mình phải đưa tiền 

cho ai thì cứ đếm một, hai, ba, bốn tờ... bao nhiêu đó, đếm xong đừng chấp 

vào  đó.  Một,  hai,  ba,  bốn  chỉ  là  những  con  số  để  tính  đếm,  chẳng  thiện, 

chẳng  ác.  Tính  đếm  xong  thì  thôi,  buông  hết  xuống,  xong  việc  rồi  thôi, 

buông bỏ, tâm không  nghĩ  đến  nó  nữa. “Buông bỏ” rất khẩn  yếu, ở đây tôi 

chỉ lấy việc tính tiền làm thí dụ. 

Lại  như tại  gia tu  hành,  mình  tu  hành,  người  nhà không tu,  ra chợ  mua 

thịt  về  kêu  mình  thái  thịt  hoặc  sát  hại  con  gì  đó  thì  mình  làm  sao?  Lúc  đó 

cũng  đừng  có  khẩn  trương.  Nếu  không  bảo  kẻ  kia  làm  được  thì  mình  đành 

phải  làm;  nhưng  lúc  đang  làm,  muôn  phần  chớ  quên  niệm  A  Di  Ðà  Phật. 

Thịt  đó, do chúng  nó  không  học Phật  nên  tạo ác  nghiệp,  mới bị biến thành 

heo, thành dê, thành thịt, bị người khác ngàn cắt, vạn xẻ. Lúc quý vị cắt xẻ, 

cứ mỗi nhát dao là một câu A Di Ðà Phật thì con dao ấy sẽ thành A Di Ðà 

Phật tiêu tội cho quý  vị. Dùng cách quán tưởng ấy để biến cải tâm  mình  là 

được. 

Thậm  chí  ở  nơi  nhà  xí,  chỗ  bất  tịnh,  dù  miệng  chẳng  niệm  Phật  nhưng 

tâm tưởng: “Tây phương Cực Lạc thế giới không có việc này, không có đại 

tiểu tiện.  Thế  giới Sa  Bà bẩn  thỉu  như  vậy, chúng ta tạo các thứ tội  nghiệp 

mới phải sinh  vào đây, tâm chẳng thanh tịnh  mới sống  nơi chẳng sạch sẽ”. 

Lúc đó,  giữ tấm  lòng sám  hối, trong  lòng  cầu  A Di Ðà Phật sớm cho  mình 

được ôm chân Ngài. Dù làm bất cứ việc gì cũng chẳng được quên A Di Ðà 

Phật,  chẳng  cần  phải  niệm  ra  tiếng.  Trong  tâm  tưởng  Phật  để  hoán  chuyển 

cảnh giới. Ðấy chính là “ức Phật”. 

Quý  vị tập sao cho trong tâm  chẳng  hề quên  Phật  là được, dù  gặp phải 

tình  huống  thế  nào,  cứ  đơn  giản  làm  theo  biện  pháp  ấy.  Tôi  nói  đi  nói  lại: 

Quý  vị  lấy  trộm  tiền  của  người  khác  thì  là  ăn  cắp  vặt;  vừa  niệm  Phật  vừa 

trộm lấy thì không còn cách nào để giảng cho quý vị được nữa. Quý vị chớ 

có thiếu khai ngộ như thế. 

Nói tóm lại là phải giữ gìn giới luật. Phật tại thế thờ Phật làm thầy, Phật 

chẳng tại thế lấy Giới làm thầy. Học Phật thì chẳng được phạm giới luật. Ðã 

nói  là  chẳng  được  phạm  giới  mà  còn  trộm  cắp  vặt  ư?  Chẳng  giữ  giới  luật 

làm sao học Phật được? 



Hôm  nay  tôi  chỉ  nói  như  vậy,  chẳng  thể  nói  nhiều.  Hoàn  toàn  là 

thường  ngày  trong  lúc  ăn  uống,  đứng  ngồi  phải  luôn  luyện  tập,  lâu  ngày 

chầy tháng quý vị thường luôn luyện tập thì tự nhiên tạo thành thói quen nên 

sẽ thành công. Thời gian kết Phật thất này chính là lúc để kiểm nghiệm công 

phu  ở  nhà  của  quý  vị  như thế  nào.  Ðến  đây  thí  nghiệm  xem  quý  vị  có  đắc 

Nhất  Tâm  trong  vòng  bảy  ngày  này  hay  không?  Nếu  ở  nhà  đã  chẳng  hề 

luyện tập thì đến đây làm sao đắc Nhất Tâm được? Làm gì dễ dàng như thế 

được? Quý vị phải nhớ đây là chuyện thực tế. 

Thường  ngày  luyện tập sẽ tập thành thói quen tự nhiên. [Khi đó] chẳng 

cần đến chùa Linh Sơn dự Phật thất, ở ngay ngoài đường cũng là đạo tràng 

vì đã quen rồi! Dù cho đến đây dự Phật thất chẳng đạt Nhất Tâm thì cũng có 

được tăng thượng duyên hỗ trợ cho mình. Dù công phu của mình tệ bạc đến 

đâu, đến đây thấy ai nấy đều niệm Phật, dù một mình ta không niệm, nhưng 

lắng tai nghe thì cũng có hình bóng đức Phật in vô tâm  mình. Công đức ấy 

chẳng phải nhỏ. Chúng ta chưa nhận thức được rằng: Dù chỉ là tăng thượng 

duyên cũng có đại lợi ích vậy. 

Nói tóm lại, công phu hoàn toàn cậy vào sự luyện tập thường ngày, tập 

quen  sẽ  tự  nhiên  thành  tựu,  tự  nhiên  làm  được  thôi!  Trong  kinh  Di  Ðà  nói 

các loài chim thuyết pháp, quý vị vẫn chưa thấu hiểu sao? Cho đến khi nghe 

gió thổi qua  những cây báu cũng tự nhiên sanh  tâm  niệm Phật, niệm  Pháp, 

niệm Tăng, đấy đều là tự nhiên cả. Ðã quy về tự nhiên thì tự nhiên chẳng sợ 

gì  hết,  làm  bất  cứ  điều  gì  cũng  là  để  lợi  ích  chúng  sanh.  Tâm  trên  vì  Phật 

pháp,  dưới  vì  chúng  sanh  thì  là  đã  thành  công  rồi.  Một  mảy  riêng  tư trong 

tâm cũng không có. Hãy nhớ kỹ điều này! 

Hơn nữa, từ ngày hôm nay trở đi, bao nhiêu tội nghiệp trước kia hãy để 

cho chúng bị tiêu hóa hết trong tâm đi. Làm thế nào để tiêu hóa? Chẳng tạo 

vạ  mới  nữa.  Chẳng  tạo  vạ  mới  tức  là  chẳng  vun  bồi  những  chủng  tử  cũ. 

Những chủng tử ấy chẳng được tăng trưởng ra ngoài thì lâu ngày chúng sẽ tự 

nhiên diệt đi.  “Tùy duyên tiêu cựu nghiệp”  nghĩa là gặp phải sự việc bất hảo 

liền gắng thay đổi hoàn cảnh. Như phần trên đã nói, quý vị bắt buộc phải sát 

sanh không còn cách nào khác, thì quý vị nên niệm Phật thay cho chúng nó. 

Tâm quý vị chẳng có những việc xấu ấy, tùy theo những sự việc xấu ấy mà 

biến  cải  tâm  lý.  “Tùy  duyên  tiêu  cựu  nghiệp,  cánh  bất  tạo  tân  ương”  (tùy 

duyên tiêu nghiệp, chẳng tạo thêm vạ mới) như vậy thì sẽ thành công. 

Tiếp đây, tôi sẽ đọc qua bài kệ một lượt cho quý vị nghe. Ai thấy được 

thì nhìn, không thấy thì nghe cũng vậy thôi. 

 “Tạp niệm giai thị bình tố tội” : Tạp niệm chính là vọng niệm khởi động. 

Chẳng phải là quý vị muốn như vậy, nhưng vọng niệm chính là chủng tử của 

tội  nghiệp  hiển  hiện.  Khi  vọng  niệm  khuấy  động  bên  trong  thì  gọi  là  Ma. 

Thường  ngày,  khi  nào  quý  vị  gây  tạo  tội  nghiệp  thì  khi  ấy  vọng  niệm  phát 

khởi . 

 “Nhược bất tạo nghiệp niệm bất sanh”: Quý vị chẳng tạo tội nghiệp thì 

vọng niệm chẳng sanh. Vọng niệm chẳng sanh thì ý niệm nào khởi lên cũng 

là tịnh niệm, “tịnh niệm tiếp nối”. 

 “Tùng kim mạc thiết tái tạo nghiệp”: Từ nay,  lúc  nào cũng  là  lúc  mình 

niệm Phật. Từ nay về sau đã chẳng tạo hết thảy nghiệp thì tại sao còn nhiều 

phen tổn hại chúng sanh? Ðộ chúng sanh chẳng phải là tổn hại chúng sanh. 

Mình  tổn  hại  chúng  sanh  trong  xã  hội  thì  còn  học  Phật  cái  nỗi  gì?  Tạo 

nghiệp đều là làm hại người khác, ta chẳng nên tạo nghiệp. 

 “Nhất Tâm Bất Loạn tự nhiên thành”: Có vậy thì mới đắc Nhất Tâm Bất 

Loạn, tự nhiên thành công. Nếu còn tạo nghiệp thì đạt Nhất Tâm sao nổi! 

Nói  đã  nhiều  rồi,  mỗi  câu  đều  có  đạo  lý  sâu  xa.  Trong  thời  gian  này,  mọi 

người nên gắng đạt Nhất Tâm Bất Loạn. Niệm Phật cầu Nhất Tâm Bất Loạn 

rất khẩn yếu. Tính đến mai vẫn còn hai ngày, mọi người hãy suy nghĩ những 

điều đó, về đến nhà cũng vẫn thực hành theo đó. Chư vị đồng tu hãy buông 

xuống vạn duyên, niệm mỗi một câu A Di Ðà Phật! 



---o0o--- 

VIII. Khai Thị  Trong Phật Thất Năm Tân Dậu 

(đệ tử Liên Thục Mỹ kính ghi) 



Tính đến nay đã là ba mươi năm mở Phật thất ở đây, mỗi lần đều phải có 

người giảng nói. Theo quy củ, phải thỉnh thiện tri thức trong Tịnh Ðộ Tông 

đến  khai  thị.  Khai  thị  chẳng  phải  là  giảng  kinh,  thuyết  pháp,  mà  là  nói  về 

những điểm thật trọng yếu, phải thuyết minh điều quan trọng là làm thế nào 

để  đạt  Nhất  Tâm.  Chẳng  đạt  được  Nhất  Tâm  thì  dù  có  niệm  Phật  vạn  năm 

cũng chẳng thành công. 

Nay  tôi  chỉ  là  một  gã  bạch  y,  công  phu  cũng  chẳng  giỏi,  tuy  từng  gặp 

được các bậc đại đức trong Tịnh Tông, gặp minh sư chỉ điểm, nhưng vì ngu 

độn,  chỉ  có  thể  dựa  theo  lời  tổ  sư  giảng,  dựa  dẫm  các  ngài  để  giảng  giải, 

chẳng dám xưng là giảng khai thị. 

Ba  mươi  năm  qua,  ai  giảng  trong  mỗi  kỳ  Phật  thất?  Toàn  là  tôi  giảng. 

Mỗi năm, đồng tu tham gia cũ mới đều có, lời giảng cũng khác. Trong số đó, 

có  người  đã  từng  nghe  giảng  suốt  ba  mươi  năm  qua,  nay  lại  giảng  cái  gì 

đây? Giảng nữa cũng vẫn là những lời đó. Nghe qua rồi, bạn đồng tu chẳng 

muốn nghe lại vì đều đã hiểu cả rồi. Thử hỏi có ai làm được chưa? Nếu chưa 

làm được thì có giảng vẫn là vô dụng. 

Nay tôi dựa theo khai thị của tổ sư để  giảng.  Tổ sư  dựa theo kinh điển 

mà  kinh  là  từ  miệng  Phật  nói,  pháp  môn  đều  do  Phật  truyền,  điều  gì  kinh 

không  nói thì tổ sư cũng chẳng dám tùy  tiện đặt ra. Nhưng  Tam Tạng kinh 

điển quá nhiều, phàm phu chẳng tiếp nhận hết nổi, chỉ có thể chuyên tu theo 

một pháp môn. Chúng ta đều tu Tịnh Ðộ nên tôi dựa theo pháp môn Tịnh Ðộ 

mà nói. 

Có lẽ quý vị nghi hoặc sao tôi không nói thẳng vào phương pháp chứng 

đắc  Nhất  Tâm?  Ðó  là  vì  hiện  tại  mọi  việc  đều  chẳng  bình  thường,  chẳng 

đúng lẽ, đều suy thoái cả. Có người bảo bây giờ náo nhiệt hơn trước, sao lại 

bảo là suy thoái? Nói đến Nhiệt thì toàn thân  mướt  mồ  hôi,  lòng đầy phiền 

muộn, Náo  là  lộn  xộn  bảy tám  tầng. Nói  đến tu  Tịnh Ðộ  thì phải đắc Nhất 

Tâm Bất Loạn mới có thể vãng sanh, nếu náo nhiệt thì làm sao đạt Nhất Tâm 

được? Vì vậy mới bảo là suy thoái. 

Mọi người là bạn già của tôi, đã niệm Phật ba mươi năm rồi, sau này nếu 

như mọi người chẳng đạt được kết quả tốt là tôi có lỗi đối với mọi người. Cổ 

nhân  nói:  “Thiên  nhân  ngật  phạn,  nhất  nhân  hoàn  tiền”  (ngàn  người  ăn 

cơm,  một  người trả tiền).  Kết thất  niệm Phật, đông  người tham  gia, phí tổn 

cũng nhiều. Nếu như chẳng có kết quả gì lại là tạo tội nghiệp, hết thảy tội lỗi 

người giảng khai thị phải gánh. Nếu như trong đây có một ai phát chân tâm, 

đạt được Nhất Tâm, sau này vãng sanh thì coi như là người ấy đã bồi hoàn 

phí tổn cho đạo tràng này rồi. Ngày hôm nay khác với năm ngoái, xin quý vị 


phải  chú  ý  tột  bực,  nghĩ  đến  vãng  sanh  thì  ắt  sẽ  niệm  đến  mức  Nhất  Tâm, 

đừng có ồn náo vô ích. 

Chư  vị  tu  hành  hơn  ba  mươi  năm.  Cổ  nhân  nói:  “Thuyết  đắc  nhất 

 trượng, bất như hành nhất xích”  (nói một trượng không bằng làm được một 

thước).  Nói  nhiều  vô  dụng,  cần  phải  thật  tu  mới  nên.  Kinh  điển  rất  nhiều, 

nhưng hiểu được vạn pháp chẳng bằng hiểu kỹ một pháp, bởi lẽ bất luận như 

thế  nào cũng đều phải  y theo  một  môn tu  hành  mới  hòng  thành công được. 

Dùng  bất  cứ  câu  nào  trong  kinh  cũng  đều  chứng  quả  được,  nhưng  vạn  câu 

kinh chẳng bằng một câu Phật! 

Có  lẽ  mọi  người  không  tin  điều  này,  vì  thường  có  bạn  đồng  tu  đến  hỏi 

tôi cần phải niệm thêm bộ kinh nào? Bộ kinh nào cũng tốt vì đều là lời Phật 

dạy  cả.  Nếu  như  khóa  sáng  mỗi  ngày  tụng  hết  cả  Tam  Tạng  mười  hai  bộ 

kinh thì công đức rất lớn, nhưng xưa nay, ngay cả các vị tổ sư cũng chưa ai 

có thể niệm hết trong một buổi sáng được. Sáu chữ trong một câu Phật hiệu, 

tôi  chỉ  hiểu  nổi  ba  chữ,  hiểu  biết  mới  được  một  nửa  như  vậy  mà  đã  có  thể 

giảng  suốt  ba  mươi  năm.  Quý  vị  lợi  căn  nếu  hiểu  được  bốn  chữ  thì  ắt  sẽ 

thành tựu. 

Vì  sao  một  câu  Phật  hiệu  lại  có  hiệu  quả  lớn  đến  thế?  Vì  kinh  do  Phật 

nói ra,  Tăng  do dựa  vào kinh  mà có. Ðã  vãng sanh rồi  vẫn phải  niệm  Tam 

Bảo. Phật đứng đầu Tam Bảo. Vì vậy, hiểu được một câu Phật hiệu là thành 

công.  Kinh  Di  Ðà  dạy:  “Chẳng  thể  dùng  chút  thiện  căn,  phước  đức  nhân 

 duyên  để  được  sanh  về  cõi  kia”.  Niệm  Phật  là  trồng  thiện  căn.  Cây  có  gốc 

mới có thể sanh trưởng; có thiện căn thì mới có thể khai hoa, kết quả. Những 

điều này trước đây tôi đã giảng qua, nhưng chỉ là diễn giảng cách khác. 

Ai cũng  niệm kinh Di Ðà,  nhưng  vẫn không  hiểu. Vì  lẽ  gì không  hiểu? 

Là  vì  chưa  có  duyên  khai  ngộ.  Trong  Tịnh  Tông  cũng  cần  phải  khai  ngộ. 

Không  khai  ngộ  thì  là  mê  hoặc,  điên  đảo,  nhưng  muốn  khai  ngộ  phải  là 

người có phước khí. Vì thế kinh Di Ðà nói: “Chẳng thể dùng chút thiện căn, 

 phước đức nhân duyên”.  Muốn khai ngộ thì phải tu phước. 

Phước  đức  là  gì?  Kinh  Di  Ðà  nêu  ra  ba  mươi  bảy  Trợ  Ðạo  Phẩm,  điều 

này khá rắc rối, không phải ai cũng làm được. Sau này, các tổ sư nói gọn lại 

là  mười  thiện  nghiệp,  nhưng  mọi  người  vẫn  không  hiểu,  nên  lại  phải  nói 

pháp phương tiện là  “tin sâu nhân quả”;  cốt yếu là  “đừng làm các điều ác, 

 vâng làm các điều thiện” . Thiện ác chủng loại rất nhiều. Nếu như giữ được 

năm  giới  cấm  căn  bản,  khởi  tâm  làm  điều  gì  thì  hết  thảy  đều  là  vì  công 

(chẳng tư tâm), đó  là Thiện.  Tâm riêng  tư  cuồn cuộn  thì  là  Ác. Trừ khử ba 

sự  ác  căn  bản  là  Tham,  Sân,  Si,  làm  gì  cũng  vì  mọi  người  thì  là  có  phước 

đức. 

Có  phước  sẽ  khai  ngộ.  Cổ  nhân  nói:  “Phước  chí  tâm  linh” ,  nghĩa  là: 

Phước đến, tự nhiên tâm nhanh nhạy, vừa nói hiểu liền, giảng một câu hiểu 

đến tám, mười câu. Vô phước thì tâm chẳng linh lợi, giảng cả trăm câu còn 

chưa nghe hiểu được nổi một câu. Học Phật cầu cảm ứng đạo giao, cảm ứng 

được  Phật  thì  gọi  là  “linh  cảm”.  Tâm  hôn  mê,  trầm  trệ  làm  sao  cảm  ứng 

được Phật? Dù Phật có đến tiếp dẫn vẫn chẳng chịu đi. Công phu phải tu tập 

hằng  ngày.  Tu  hành  chẳng  trở  ngại  đến  nghề  nghiệp  dù  là  nông,  công, 

thương, công chức, y sĩ. Chỉ cốt sao dùng tâm Bồ Ðề làm việc thì là Thiện, 

phước chí tâm linh tự nhiên khai ngộ. 

Ngày  hôm  nay  kết  thất  là  đi  dự thi,  lúc  bình  thường  khéo  công  phu  thì 

lúc kết thất khả dĩ đắc Nhất Tâm, chứ chẳng phải là cứ rêu rao rằng bảy ngày 

liền  được  Nhất  Tâm,  liễu  sanh  tử.  Trong  vòng  trời  đất  làm  gì  có  chuyện 

thuận tiện đến thế? Uống cạn một hơi chén trà còn chẳng dễ, huống là đại sự 

liễu  sanh  tử!  Hoàn  toàn  là  do  thường  ngày  luyện  tập.  Tâm,  Phật  và  chúng 

sanh  là  cùng  một  sự.  Trọn  tấm  lòng  đều  nghĩ  đến  mọi  người,  khởi  ý  niệm 

nào cũng đều là Phật thì tâm chính là Phật. Tâm chẳng niệm Phật, tơ tưởng 

toàn là những điều xấu xa tạp nhạp, lộn xộn trong thế gian thì tâm là phàm 

phu. Thành Phật hoặc làm phàm phu đều là do tâm tạo. Tiếp theo đây, tôi sẽ 

giảng một bài kệ để kết thúc: 

 “Phật tại tâm trung mạc ngoại cầu”  (Phật ở trong  tâm chớ  ngoại cầu): 

Phật  ở  ngay  trong  tâm  quý  vị,  thành  Phật  hay  thành  chúng  sanh  đều  là  do 

chính quý vị mà thôi. Tìm cầu đức Phật bên ngoài là lầm lẫn. Câu này nói về 

thiện căn, câu tiếp theo nói về phước đức. 

 “Tham  sân  phóng  hạ  thị  chân  tu”  (tham,  sân  buông  bỏ  ấy  chân  tu): 

Tham, Sân,  Si  là ba  phiền  não căn bản. Chẳng buông bỏ được chúng để tu 

hành đúng  như lời  dạy thì chính  là  nói dối  người.  Nếu  như buông bỏ được 

chúng thì mới là chân chánh tu hành. 

 “Niên quang tam thập nãi như cựu”  (Ba mươi năm rồi vẫn như cũ): Phật 

thất  tổ  chức  ở  đây  đã  ba  mươi  năm  rồi,  tôi  cũng  đã  đến  giảng  cả  ba  mươi 

năm.  Mười  năm  đầu,  người  thành  tựu  chẳng  ít.  Mười  năm  kế  giảm  bớt. 

Mười năm sau chẳng được như trước. Năm nay tuy có ba người hiện tướng 

lành vãng sanh, nhưng nói chung là mỗi năm lại kém hơn năm trước, vẫn là 

y như cũ chẳng tiến bộ gì. Sau này ai lại đến giảng trong ba mươi năm nữa 

đây? 

 “Thế  Chí,  Quán  Âm  đại  phát  sầu” (Thế  Chí,  Quan  Âm  cũng  phát 

rầu) : Chúng ta niệm Phật tệ hại như vậy, chẳng phải chỉ mình Phật A Di Ðà 

không cao hứng mà cả Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí cũng phải buồn giùm quý 

vị. Mỗi cá nhân quý vị tu tập sao đây? Nếu chẳng khéo tu tập thì thuyền từ 

phổ  độ  của  Quán  Âm  Bồ  Tát cũng  chẳng  độ  được  quý  vị.  Thế  Chí  Bồ  Tát 

dạy quý vị nhớ Phật, niệm Phật, tịnh niệm tiếp nối, quý vị cũng chẳng nghe. 

Hai  vị  Bồ  Tát  phải  buồn  thay  cho  quý  vị.  Các  Ngài  buồn  chuyện  gì?  Các 

Ngài thấy mình có lỗi đối với Phật A Di Ðà, dạy học sinh thế nào mà chẳng 

thành công chi hết? Hôm nay là thánh đản đức A Di Ðà, các Ngài không có 

cách nào bái thọ Phật A Di Ðà được hoàn toàn là do lỗi của bọn ta. 

  

---o0o--- 

IX.  Lời  Trần  Tình  Của  Cụ  Tuyết  Tăng 3 Nhân  Dịp  Phật  Thất  Năm 

Nhâm Tuất 

Kết  Phật  thất  tại  đây  đã  hơn  ba  mươi  năm.  Mỗi  lần  kết  thất,  học  nhân 

đều đến đây giảng. Thoạt đầu, mỗi ngày giảng một lượt, đem những sở học 

về  phương  pháp  Niệm  Phật  của  chính  mình  cống  hiến  cho  mọi  người,  còn 

hai  chữ  “khai  thị”  chẳng  đảm  đương  nổi.  Ba  mươi  năm  qua,  tôi  đã  nói  rất 

nhiều về pháp môn này cũng như cách niệm Phật, đều là bàn về những kinh 

nghiệm  của  cổ  nhân,  chỉ  cần  chọn  lấy  một  điều  để  thực  hành  thì  sẽ  có  thể 

thành công. 

Hiện tại chính là thời kỳ Mạt Pháp. Tu các pháp môn khác đều phải cậy 

vào  tự  lực  để  đoạn  Hoặc,  chứng  chân.  Muốn  đắc  tiểu  quả  A  La  Hán  cũng 

phải cả ngàn năm, vạn năm, thật chẳng dễ thực hiện được. Chỉ có mỗi Tịnh 

Ðộ là pháp môn Nhị Lực, tự lực chẳng đủ thì Phật lực đến gia bị. Ðiểm đặc 

biệt  nhất  là  chẳng  cần  đoạn  Hoặc,  vẫn  có  thể  cảm  ứng  đạo  giao,  lúc  lâm 

chung  Phật  liền  đến  tiếp  dẫn,  được  vãng  sanh  là  thành  tựu.  Pháp  môn  này 

thành tựu ngay trong đời này, nhưng điều khẩn yếu là “cảm ứng đạo giao”. 

Nếu chẳng cảm ứng đạo thì chẳng thể thành tựu. Vì sao chẳng cảm ứng? 

A  Di Ðà  như  vầng  trăng rạng  ngời trên không,  tâm  người  niệm  Phật  giống 

như nước. Nước phải trong lặng thì vầng nguyệt mới soi bóng được. Ðấy là 

cảm  ứng;  có  vậy  thì  mới  có  thể  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Nếu  tâm  chẳng  thanh 

tịnh giống như nước đục ngầu, vầng trăng chẳng hiện bóng được. Ðấy chính 

là chẳng cảm ứng, dù A Di Ðà Phật ở ngay trước mắt cũng chẳng vãng sanh 

được. 

Làm  thế  nào  để  cảm  ứng?  Ðấy  chính  là  điểm  khác  nhau  giữa  kết  thất 

niệm Phật và niệm Phật ở nhà. Ðến đây rồi thì tâm gì cũng buông xuống hết, 

một  lòng  niệm  Phật,  ở  nhà  đâu  có  làm  như  vậy  được.  Kinh  Di  Ðà  chuyên 

giảng  về  chấp  trì  danh  hiệu,  sáu  chữ  hay  bốn  chữ Phật  hiệu,  một  ngày,  hai 

ngày hoặc là bảy ngày, chỉ mong sao có ngày niệm đến Nhất Tâm, tâm thủy 

lặng trong, cùng Phật cảm ứng, đấy mới kể là thành tựu, lúc lâm chung mới 

bảo đảm. Nếu chẳng làm được như vậy thì kết thất cũng uổng công, khác gì 

niệm Phật tại nhà đâu. 

Nói đến Nhất Tâm thì trong ngàn vạn người khó có được một ai hiểu rõ. 

Chẳng  hiểu  thì  sao  mà  làm  được?  Dù  có  làm  được  cũng  sợ  là  chẳng  biết 

[mình  có  thể  làm  được].  Vậy  thì  làm  sao  đây?  Ðạo  lý  này,  tôi  là  kẻ  phàm 

phu hoàn toàn chẳng biết gì. Tuy nhiên, trong Phật thất chẳng thể giảng kinh 

nên tôi chỉ dựa theo nghĩa kinh và lời giảng giải của chư tổ sư để trình bày 

cùng quý vị. 

Kinh  Di  Ðà  nói:  “Nhất  Tâm  Bất  Loạn” ,  thế  nào  là  Nhất  Tâm?  Lời  tục 

nói:  “Tâm  vô  nhị  dụng” .  Dụng  tâm  là  khởi  ý  niệm  tính  làm  chuyện  gì  đó. 

“Vô  nhị”  nghĩa  là  khi  ý  niệm  phát  ra  ngoài  thì  giống  như  vết  kim  đâm  rất 

nhỏ, chỉ có thể lọt qua một sự, chứ hai sự chẳng lọt được. Khi ý niệm đi vào 

trong  tâm  cũng  giống  hệt  vậy.  Chỉ  có  một  ý  niệm  lọt  vào  được  nhưng  rất 

nhanh, rất nhỏ. Trong khoảng khảy ngón tay, có sáu mươi sát na. Mỗi sát na 

có  110  ý  niệm,  toàn  là  do  nơi  mình  giác  ngộ.  Hễ  giác  ngộ  thì  sẽ  khéo  làm 

được. Các tông khác chẳng cho phép khởi ý niệm, mà phải đạt đến vô niệm, 

rất  là khó. Tịnh tông chẳng sợ khởi  niệm,  chỉ sợ  hay biết chậm. Càng  khởi 

càng niệm. Niệm gì? Niệm A Di Ðà Phật. A Di Ðà mà ngừng một chút thì ý 

niệm  xấu bèn  hiện  lên  ngay. Nếu “tâm vô  nhị dụng”  (tâm không khởi  lên  ý 

niệm nào khác) thì mỗi niệm khởi lên đều là A Di Ðà Phật, cũng không niệm 

điều gì khác. Ðó chính là Nhất Tâm. 

Lâm chung Phật đến tiếp dẫn. Tiếp dẫn cái  gì? Chẳng phải  tiếp dẫn cái 

túi da  thối  tha  này, cũng chẳng tiếp  dẫn  vọng  niệm,  mà  là  tiếp dẫn cái tâm 

niệm  Phật. Vừa  mới khởi  vọng  niệm  liền tạo thành chướng  ngại, dù Phật ở 

ngay trước mắt cũng vẫn có chướng ngại. Tâm mình cùng Phật quang chẳng 

chiếu  rọi  lẫn  nhau  được  nên  chẳng  thể  cảm  ứng  đạo  giao,  nên  chẳng  phát 

sanh hiệu lực. Vì vậy phải niệm cho đến Nhất Tâm. Lâm chung “tâm chẳng 

điên đảo” thì liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc của Phật A Di Ðà. 

Ðến đây  kết thất  niệm Phật  mà chẳng  hiểu rõ đạo  lý  này  thì có khác  gì 

niệm  Phật ở  nhà. Nếu  như ở  nơi đây, tuy  miệng  niệm Phật, nhưng tâm  vẫn 

nghĩ đến chuyện khác thì hỏng rồi. Ngay trong lúc niệm Phật, tâm vừa nghĩ 

tưởng đến phú quý liền chẳng thể ra khỏi lục đạo, luân hồi, thân sau sẽ sanh 

lên trời. Hễ nghĩ đến gia đình thì gia đình chẳng phải là Tây Phương, tương 

lai sẽ  lại  làm  người. Vừa  nghĩ đến  mình  hay  hơn  người khác, ôm  lòng  ngã 

mạn,  thân  sau  chỉ  e  vào  trong  đường  Tu  La.  Nếu  một  mặt  niệm  Phật,  một 

mặt vẫn sanh khởi ba độc Tham, Sân, Si thì tương lai sẽ đọa làm hung thần. 

Nếu  lại  tham  đắm  thức  ăn  thì  thân  sau  đọa  làm  loài  quỷ  đa  tài  4.  Nếu  lúc 

niệm  hôn  trầm  mà  chẳng  hay  biết  thì  tương  lai  sẽ  đọa  vào  súc  sanh.  Nói 

chung đều là tương ứng với lục đạo, chẳng đến được Tây Phương. 

Nhưng  người  niệm  Phật  do  công  đức  niệm  Phật  chẳng  đọa  địa  ngục, 

chẳng biến thành ngạ quỷ, chẳng làm thân súc sanh hạ đẳng. Dù sanh trong 

bất cứ loài nào cũng đều hưởng phước, nhưng đến đời thứ ba, do lúc chuyển 

thân, thần thức bị  mê, công đức niệm Phật chẳng thể hiện hành, chỉ e lại bị 

đọa lạc rồi thọ tội. 

Vì  thế,  ở  nơi  này  niệm  Phật,  phải  nên  buông  xuống  hết  thảy,  khi  niệm 

sáu chữ hoặc bốn chữ hồng danh phải từ trong tâm phát khởi, tai nghe cho rõ 

ràng, minh bạch, lại in vào trong tâm, đi ra, trở vào, niệm sao cho thành một 

mối, nhưng chỉ có loạn tâm là chưa buông xuống được. Ðến khi Phật thất kết 

thúc,  chẳng  phải  là  về  đến  nhà  liền  được  vãng  sanh  đâu.  Ở  nhà  lâu  ngày, 

sáng tối niệm Phật chừng hai tiếng đồng hồ, loạn tâm lại xuất hiện thì cũng 

vô dụng. Vì thế phải gìn giữ “tịnh niệm tiếp nối”. Ở đây làm như thế nào thì 

về  đến  nhà  cũng  phải  làm  giống  hệt  vậy,  tiếp  tục  chẳng  gián  đoạn  thì  mới 

thành công được. 

Tôi chỉ giảng đến đây, phải nhớ kỹ mới bảo đảm được. Tiếp đây, tôi nói 

một bài kệ để kết thúc: 

 “Ưng tri tán loạn niệm Di Ðà”: Mọi người phải biết: Nếu tâm tán loạn 

chẳng làm gì được nổi, cứ niệm Phật như thế thì sẽ ra sao? 

 “Không  phí  công  phu  nan  giải  thoát”: Công  phu  uổng  phí,  chỉ  được 

phước báo, chẳng thể  vãng sanh,  vẫn ở trong  lục đạo  luân  hồi, rất khó  giải 

thoát. 

 “Nhân sanh thọ mạng hô hấp gian”: A, cứ tà tà mà niệm thì sao? Tà tà 

không  được.  Kinh  dạy:  “Mạng người  trong  hơi  thở”.  Một  hơi  thở  ra  không 

trở lại thì liền thành đời sau, chớ tu hành lơ là. 

 “Nhất thất cơ duyên khổ vạn kiếp”: Hiện tại, cơ duyên rất hiếm. Hễ bỏ 

lỡ  cơ  hội,  nhân  duyên  ắt  sẽ  thọ  khổ.  Thọ  khổ  như  thế  nào?  Luân  chuyển 

trong  lục  đạo,  khó  ra  được  nổi.  Ngàn  kiếp,  vạn  kiếp  mới  có  lại  được  thân 

người. Tám ngàn năm sau là thời kỳ pháp diệt, chẳng còn có Phật pháp, khác 

nào Bắc Câu Lô Châu, khó được giải thoát. Tám ngàn năm là còn sớm đấy. 

Người thọ trăm tuổi, khi thọ báo hết chẳng vãng sanh Tây Phương, sẽ sanh 

về  chỗ  tốt  đẹp  trên  trời.  Tầng  trời  thứ  nhất  là  Tứ  Vương  Thiên,  thọ  mạng 

năm trăm năm. Một ngày đêm trên trời đó bằng năm mươi năm dưới thế. Ở 

trên trời hưởng mấy vạn năm phước trời, khi đọa xuống nhằm thời kỳ Pháp 

Diệt,  chẳng  có  Phật  pháp,  sống  sống  chết  chết  chẳng  hề  được  nghe  Phật 

Pháp, chẳng ra khỏi tam ác đạo nổi, thọ khổ vạn kiếp. 



---o0o--- 

X. Dao Bén Cắt Dứt Mối Tơ Loạn 

(Ðệ tử Hoàng Khiết Di kính ghi) 

Người trong cõi đời, từ xưa không ai tránh khỏi một lần chết. Dù là bậc 

thế gian thánh nhân, đến lúc vẫn cứ phải chết như thế. Chỉ có bậc thánh nhân 

xuất ly thế gian  mới giải quyết được vấn đề sanh tử. Nhưng Ðức Phật cũng 

chẳng thể ngay trong một đời liền thành Phật, mà phải do tu hành từng bước 

mới  chứng  được  Phật  Quả.  Cho  nên  nói:  “Ông  tu  ông  đắc,  bà  tu  bà  đắc, 

 chẳng  tu  chẳng  đắc”.  Vì  thế,  quý  vị  phải  tin  là  ai  cũng  phải  chết,  chỉ  sợ 

“chết  không  được  thôi!”  vì  sau  khi  chết  đi,  ắt  sẽ  luân  hồi  trong  lục  đạo, 

nhưng  trong sáu đường,  khó đạt được cõi  trời,  người, đọa  lạc trong tam đồ 

thì khổ chẳng thể nói xiết. 

Duy Thức Tông lập ra cái gọi là “Tam Lượng”. Chữ Lượng có nghĩa là 

“phân  thốn”  (phân,  tấc,  ý  nói  đo  đạc),  “đong”  hoặc  “cân”.  Vật  phẩm  phải 

dùng cái cân để cân lường thì mới có tiêu chuẩn làm cơ sở để xác định. Còn 

như trong việc phân biện giữa các giáo thì lấy gì để chiết trung (chọn lọc lấy 

những điểm hay, đúng)? Phải dùng Thánh Ngôn Lượng, tức là phải dùng lời 

Phật  dạy  làm  tiêu  chuẩn  để  đo  lường.  Có  đáp  án  chánh  xác  như  thế  thì  tu 

hành mới có cơ sở để dựa vào. Bây giờ so sánh xem chuyện tu Tịnh Ðộ của 

mọi người là đúng pháp hay chẳng đúng pháp. Nếu tu đúng pháp thì là Tịnh 

Ðộ Tông, tu chẳng đúng pháp thì là  “loạn ty vô đầu”  (tơ rối tung không thấy 

đầu mối). 

Chúng  ta  là  đạo  tràng  Tịnh  Ðộ,  phải  nghĩ  kỹ  đến  tận  cùng  chữ  Tịnh. 

Người tu hành chẳng đến đạo tràng để cầu náo nhiệt, mà là cầu công đức và 

thiện căn. Một câu A Di Ðà Phật là thiện căn lớn nhất. Chỉ cần quý vị niệm 

đến tâm tịnh  thì  là sống trong  Tịnh Ðộ. Nếu trong tâm chẳng tịnh,  loạn tạp 

lung tung thì chính là “loạn ty vô đầu” như trên đã nói. Tâm loạn như vậy thì 

lúc thế này, lúc thế khác, chẳng thể đạt được lợi ích chân thật. 

Vì thế tham dự Phật thất cầu Nhất Tâm Bất Loạn thì phải niệm niệm đặt 

nơi Phật hiệu, có vậy mới có thể vãng sanh. Nếu không, suốt ngày niệm kinh 

này, niệm kinh kia, không có chút trình tự tu tập nào thì chính là “loạn ty vô 

đầu”.  Nếu  quý  vị  thật  sự  tin  tưởng  vào  sáu  chữ  hồng  danh  thì  mới  chứng 

được quả vị. Chẳng tin thì dù có niệm rách họng cũng uổng công! 

Cầu  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  chính  là  Thánh  Ngôn  Lượng  từ kim  khẩu  của 

Phật, là điểm trọng  yếu của Tịnh  Tông, có vậy  mới có thể đới nghiệp  vãng 

sanh. Nghiệp là nghiệp lực, nghiệp do mình tạo thì thân mình phải mang lấy, 

đó  chính  là  phiền  não.  Chỉ  cần  chế  phục  được  phiền  não  thì  sẽ  được  vãng 

sanh, đoạn sạch sanh tử thì mới gọi là Niết Bàn. Ðấy đều là những điều Phật 

dạy. Nếu hoài nghi lời Phật dạy, cho là sai lầm thì còn học Phật để làm gì? 

Tiếp đây, tôi giảng một bài kệ để kết thúc: 

   

 Lục tự dĩ ngoại giai phi nhất,  

 Nan dữ Di Ðà cảm ứng thời 

 Thánh lượng thị Phật thân khẩu thuyết,  

 Nguyện nhữ khoái đao đoạn loạn ty!  

(Tạm dịch theo ý: 

Mình danh hiệu Phật là thuần nhất, 

Niệm Phật tán loạn khó cảm thông, 

Thánh lượng chính miệng đức Phật dạy, 

Mau dùng dao bén chặt tơ rối) 



“Lục tự” là “nam mô A Di Ðà Phật”. Ngoại trừ niệm sáu chữ này ra, tất 

cả những thứ khác đều chẳng thuần nhất. Nếu quý vị niệm Phật nhưng tâm 

mơ  tưởng  chuyện  khác  thì  sao?  Tâm  chẳng  trụ  vào  sáu  chữ  hồng  danh  sẽ 

khó cảm ứng Phật. Chữ “loạn ty vô đầu” là tiếng cổ, là Thánh Ngôn Lượng. 

Một cục tơ rối, không hề có đầu  mối gì hết, gỡ bao giờ mới xong? Xin quý 

vị cầm con dao bén chặt ngay cho nó đứt đôi ra, tức là Nhất Tâm rồi, chẳng 

còn loạn nữa. 

Kinh  Di  Ðà  nói  rõ  thế  giới  Cực  Lạc  được  trang  nghiêm  bởi  vàng,  bạc, 

lưu  ly,  xích châu,  mã  não... Ðấy đều  là  lời Phật  nói. Nếu quý  vị không tin, 

chỉ  thích  nói  là  đất  phủ  cỏ  xanh  thì  cứ  việc  tùy  tiện.  Ðã  tin  vào  Tịnh  Ðộ 

Tông  rồi  thì  phải  biết  điều  tối  khẩn  yếu  hoàn  toàn  là  sáu  chữ  hồng  danh. 

Ðừng có nói sáu chữ này nông cạn. Nếu thật sự là kẻ giải ngộ sâu xa thì thấy 

sáu  chữ  ấy  sâu  xa,  giải  ngộ  nông  cạn  sẽ  thấy  là  nông  cạn,  hoàn  toàn  tùy 

thuộc vào mỗi người thôi! Các đồng tu hãy mau cầu Nhất Tâm, dao bén chặt 

tơ rối, lời Phật chẳng dối đâu! 



---o0o--- 

XI. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Ất Sửu 

(Ðệ tử Ngô Bích Hà kính ghi)  

* Dốc lòng trừ mạn chướng, thiết tha cầu Nhất Tâm   

Thưa các vị lão sư, các vị đồng tu. 

Hôm  nay  tôi  đến  đây  giảng,  trước  hết  thanh  minh  một  điều:  Tôi  hoàn 

toàn  không  đến  đây  để  giảng  khai  thị.  Hai  chữ  “khai  thị”  tôi  đảm  đương 

chẳng  nổi,  tôi  chỉ  đem  những  kinh  nghiệm  của  chính  mình  ra  bàn  bạc  để 

người này, người kia tham khảo mà thôi. 

Tiếp đến, thanh minh một câu nữa: trong lúc ngồi giảng ở đây, xin miễn 

hết  thảy  những  khách  sáo  thế  tục,  chỉ  nghiên  cứu  “Nhất  Tâm  Bất  Loạn”. 

Người giảng, người nghe đều lấy “Nhất Tâm Bất Loạn” làm  mục tiêu. Nếu 

không, bị phân tâm một phần thì chẳng phù hợp với Phật thất vậy. Xin quý 

vị nhiếp tâm, tâm không nghĩ gì khác lắng nghe! 

Luận về “Nhất Tâm” thì đây là một đạo tràng đã lâu, hẳn quý vị hiểu rồi. 

Ðã hiểu rồi thì xin hỏi một câu: “Quý vị đạt được hay chưa?” Hơn ba mươi 

năm  qua,  có  vị  nào  đạt  được  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  chưa?  Nếu  như  năm  nào 

cũng  dự Phật thất  nhưng  năm  nào cũng tán  loạn thì có phải  là dự Phật thất 

trở  thành  chuyện  phù  phiếm  hay  sao?  Thế  nhưng,  người  học  Phật  làm  gì 

cũng  phải  chân  thật.  Bài  kệ  khai  kinh  có  câu:  “Nguyện  giải  Như  Lai  chân 

 thật nghĩa”.  Việc  hư dối  thì có  làm cũng  vô  ích. Ðã  vậy thì quý  vị ắt sẽ tự 

hỏi: “Niệm đến Nhất Tâm Bất Loạn trọn chẳng hề có ư?” 

Tôi  chẳng  rõ  là  trong  số  quý  vị,  hoàn  toàn  không  có  một  ai  làm  được 

chăng? Ngược lại, tự hỏi mình trước. Với tôi thì Nhất Tâm Bất Loạn có thời 

gian nhất định. Trong khoảng thời gian ngắn sẽ đạt Nhất Tâm Bất Loạn. Nói 

như vậy ít nhiều đã có “cống cao, ngã mạn”, tự mình khoa trương. Tiếp đây, 

chúng  ta  sẽ  bàn  về  “cống  cao,  ngã  mạn”.  Trong  ba  mươi  năm  qua,  tại  nơi 

đây,  dự Phật  thất,  tôi  giảng  qua  vấn  đề  này  chẳng  biết  là  đã  bao  nhiêu  lần, 

nhưng  giảng  rất  nông  cạn.  Quý  vị  trong  tâm  ngầm  coi  thường,  nghĩ  rằng: 

“Ông không cần phải  nói,  những chuyện đó tôi từng  nghe qua rồi!” Quý  vị 

ơi!  Khó  biết được chuyện  nào  mình đã thật sự  nghe  qua  lắm  đấy!  Nếu còn 

giữ  tâm  như  vậy  thì  chẳng  đắc  Nhất  Tâm,  mà  là  được  cống  cao,  ngã  mạn, 

vẫn còn là phiền não. Nói như vậy nghĩa là sao? 

Quý vị nghe kinh cũng nhiều, xem kinh chẳng ít, đáng coi là bậc đa văn, 

nhưng chỉ  hiểu được  về  mặt  văn tự, chứ  xét về  mặt công phu chân thực thì 

chẳng đáng bàn tới. Luận đến chân lý  “tâm, Phật, chúng sanh bình đẳng bất 

 nhị” , quý vị đã hiểu được đạo lý này hay chưa? Nói đến Phật thì chưa từng 

thấy qua. Nói đến chúng sanh thì  mọi  người đều  nghĩ  là  mình đã từng thấy 

qua chỉ vì trong tâm nghĩ như thế này: “Người khác là chúng sanh, còn mình 

chẳng phải”. Ðấy là cống cao, ngã mạn. Học như vậy thì chỉ học được phiền 

não,  làm  sao  chúng  ta  luôn  thấy  “Phật,  tâm,  chúng  sanh  là  bình  đẳng”  cho 

được? Quý  vị bề  ngoài bình đẳng  nhưng trong  tâm đa số chẳng bình đẳng. 

Ðấy chính là đại phiền não! 

Bàn đến  phiền  não  thì trong  trăm  pháp, Tham,  Sân, Si, Mạn, Nghi,  Bất 

Chánh Kiến thuộc về căn bản phiền não. Ngoài ra còn có trần sa phiền não, 

căn bản vô minh. Ba loại này đều là bịnh ai nấy đều có, ai nấy chẳng tự hay. 

Càng học Phật, niệm kinh chẳng tự biết, phiền não càng nặng đều là do quan 

niệm “tôi xem sách hoặc nghiên cứu kinh chẳng ít”. Nhưng kinh giống như 

thuốc. Nếu như uống lầm thuốc chẳng đúng bệnh, rốt cuộc có lợi ích chi? Vì 

thế, chúng ta chẳng thể thành tựu chính là do cống cao, ngã mạn. Tôi chẳng 

nói đến những việc khác bởi chính cống cao, ngã mạn khiến cho mọi người 

sau này thoái chuyển, làm sao còn bàn đến chuyện đắc Nhất Tâm Bất Loạn 

được nữa? 

Nói như vậy thì phải trừ khử cách nào mới nên? Phải “trong tâm thật sự 

trống không, một niệm chẳng khởi”. Ðấy là chân lý. Nguyên lai bổn tánh là 

bất động, hễ động thì gọi tên khác là Tâm. Chúng ta chẳng thường hay nói là 

“khởi  tâm  động  niệm”  đó  sao?  Khởi  tâm  chính  là  khởi  lên  ý  niệm.  Một  ý 

niệm  vừa  khởi  lên  bèn  có  mục  tiêu  nên  sẽ  tạo  nghiệp.  Tạo  nghiệp  sẽ  phải 

lãnh  quả  báo.  Thiện  nghiệp  thì  thiện  báo,  ác  nghiệp  thì  ác  báo.  Các  báo 

thiện,  ác  lại  chẳng  thể  triệt  tiêu  lẫn  nhau,  làm  gì  phải  chịu  báo  nấy.  Giống 

như nay chúng ta được báo ứng, so với ba ác đạo thì vẫn còn khá hơn. Tuy 

vậy, chúng sanh gồm có cửu giới 5, nhân loại chỉ là  một trong chín giới đó, 

vẫn  chỉ  là  tạm  thời  ngoi  đầu  lên  trên  biển  khổ  mà  thôi.  Vẫn  là  nhiều  đời, 

nhiều kiếp đến nay, chẳng biết mấy khi làm lành, tạm hưởng được thiện báo. 

Nói đến thiện báo thì phải có được thân người thì mới có thể giải thoát. 

Nếu  chẳng  được  thân  người  thì  đừng  nói  chi  đến  chuyện  hiểu  Phật  pháp, 

ngay  cả  chuyện  hiểu  thông  suốt  những  ngôn  ngữ bình  thường  đã  khó  khăn 

rồi: chim có tiếng chim, thú có tiếng thú.  Nói đến thiện báo được  làm thân 

người  thì  xét  đến  cùng  là  do  tạo  nghiệp  nào  mà  được,  chỉ  sợ  chúng  ta  đều 

chẳng tự biết vậy. 

Nói chung, từ vô thỉ kiếp cho đến hiện tại, chúng ta tạo nghiệp, lãnh báo, 

một  bề  biến  hóa  không  ngừng,  vậy  thì  hiện  tại  chúng  ta  phải  nên  làm  gì? 

Trước khi xét đoán phương pháp, chúng tôi xin minh định trước: Hễ có thân 

là phải có khổ. Nếu không có cái thân tứ đại  giả  hợp  này thì không có chỗ 

nào để thọ khổ cả. Muốn tiêu tội nghiệp thì phải bắt đầu từ đầu nguồn. Ðầu 

nguồn  chính  là  Tâm.  Tâm  không  có  hình  dáng  nhưng  lại  chính  là  nguyên 

động lực lôi kéo chúng ta luân lạc sanh tử. Chúng ta khởi tâm động niệm bèn 

tạo nghiệp, nhiều đời nhiều kiếp chồng chất chẳng biết là bao nhiêu. 

Trong kinh dạy:  “Nếu như ác nghiệp có thể tướng thì trọn cõi hư không 

 chẳng thể chứa đựng nổi”.  Nghiệp nhiều như thế đấy. Chẳng cần nói đến kẻ 

không siêng niệm Phật; đối với người khéo niệm Phật, có phải là sẽ tiêu sạch 

được ác  nghiệp từ trần sa kiếp chăng? Chỉ e rằng chẳng đơn  giản  như  vậy. 

Ví  như vầng Thái Dương chiếu  xuống tuyết, tuyết  tan thành  nước. Thế sao 

tuyết  đọng  trên  Tuyết  Sơn  suốt  năm  chẳng  tan?  Nào  có  phải  là  mặt  trời 

chẳng  rọi  xuống  Tuyết  Sơn  đâu!  Lời  tục  nói:  “Băng  đóng  ba  thước,  chẳng 

 phải  là  trời  lạnh  một  ngày”.  Chỉ  đơn  độc  cậy  vào  sức  mình,  làm  sao  đạt 

được “tâm không?” Làm sao tiêu trừ tội nghiệp được? Nói như thế thì nhất 

định phải nhờ cậy [sức Phật]. Ðấy chính là Nhị Lực. 

Ðiều  thứ  hai  là  chữ  Nhị  Lực  chẳng  phải  chỉ  nói  về  hai  lực  ấy,  mà  còn 

hàm  chỉ  nhiều  thứ. Chẳng  hạn  như trong  đạo tràng  này có rất  nhiều  người, 

nhưng ta cũng có thể nói là có hai loại người. Một là giảng, hai là nghe. Vì 

thế  chỉ  nói  “hai”  nhưng  đã  bao  gồm  người  giảng,  người  phiên  dịch,  người 

nghe, người lo liệu công việc... biết bao là thứ. Vì thế chữ “Nhị” còn hàm ý 

“rất nhiều”. 

Trong kinh A Di Ðà, mười phương chư Phật đều nói:  “Chúng sanh các 

 người  đều  nên  tin  vào  kinh  Khen  Ngợi  Công  Ðức  Chẳng  Thể  Nghĩ  Bàn 

 Ðược  Hết  Thảy  Chư  Phật  Hộ  Niệm  này”.  Phật  nói  với  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  lại 

đem lời ấy tuyên thuyết, lần lượt lan truyền rộng rãi như thế trùng trùng vô 

tận, rốt ráo chẳng  hề có kết thúc. Quý  vị  nghĩ  xem,  nghĩ đến cùng  là  nhiều 

hay  không  nhiều  vậy?  Vì  thế,  sức  của  ác  nghiệp  cố  nhiên  là  to,  nhưng  sức 

của  mười  phương  chư  Phật  cũng  rất  to.  Do  mười  phương  Phật  đến  giúp  ta 

tiêu nghiệp thì sợ gì chẳng thành tựu cơ chứ? 

Kinh A Di Ðà dạy:  “Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân nghe kinh này 

 mà thọ trì và nghe danh hiệu chư  Phật thì các thiện nam tử, thiện nữ nhân 

 ấy đều được hết thảy chư Phật hộ niệm”.  “Niệm” có nghĩa là trong tâm Phật 

có mình. Tâm Ngài đã có mình thì nếu mình có chuyện gì, các Ngài sẽ đến 

giúp  cho.  Ðấy  là  “Hộ”.  Nói  như  vậy  có  phải  là  chúng  ta  cứ  ngồi  chờ  Phật 

đến rước chăng? 

Phật  giáo Nhật  Bản có  một tông phái  mệnh danh  là Chân  Tông chuyên 

giảng về nguyện thứ 18 trong 48 nguyện của Phật A Di Ðà, cho rằng chỉ cần 

tin  vào Phật thì  Phật sẽ đến tiếp dẫn  vãng  sanh. Thật ra  làm  gì tiện  lợi  như 

vậy!  Cầu  Phật  đến  tiếp  dẫn  phải  có  đủ  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  mới  cảm  ứng 

được! 

Thế  nào  là  Cảm  Ứng?  Giống  như  quý  vị  niệm  Phật  ở  nơi  đây  (không 

phải là xướng Phật) thì Niệm chính là Tâm của quý vị, tâm quý vị khởi niệm 

nơi Phật thì Phật hộ niệm quý vị. Hai bên hòa hợp, đó là Cảm Ứng. Nhưng 

niệm Ðức Phật nào? Niệm A Di Ðà Phật. Nếu một mặt vừa niệm Phật A Di 

Ðà,  một  mặt  lại  niệm  Phật  Dược  Sư,  tự  cho  rằng  “đằng  nào  cũng  là  niệm 

Phật” thì lại là lầm mất rồi, sẽ chẳng được cảm ứng. 

Quý  vị  xem  đây:  hai  bàn tay tôi  vỗ  vào  nhau phát ra  tiếng. Ðấy  là  một 

loại  âm  thanh.  Dùng  tay  vỗ  lên  bàn  thì  lại  là  một  loại  âm  thanh  khác.  Hai 

loại khác nhau. Vì thế, đức Thích Ca Mâu Ni Phật dạy quý vị niệm A Di Ðà 

Phật thì quý vị niệm A Di Ðà Phật, chỉ nên tuân theo Thánh Lượng thì mới 

được lợi ích! 

Tiếp đây,  tôi đem các phương  pháp dạy  niệm Phật của chư Tổ Sư tặng 

cho quý vị. Nếu thật có thể hành đúng như pháp thì sẽ có thể chế phục Hoặc, 

đạt được Giả Nhất Tâm (Nhất Tâm có hai loại: Lý Nhất Tâm là chân lý, Sự 

Nhất  Tâm thuộc  về tướng  trạng bên  ngoài, là phương tiện. Vì thế, Sự Nhất 

Tâm còn được gọi là Giả Nhất Tâm), sau rồi sẽ được vãng sanh. 

 “Niệm  Phật bất tất cầu đa niệm”: Niệm  Phật chẳng cần phải  niệm  cho 

thật nhiều. 

 “Ðản niệm bát bách tâm  bất loạn”: Niệm  một  xâu chuỗi  108 tiếng sao 

cho dù một chữ cũng chẳng loạn. 

 “Kỳ trung trước hữu nhất niệm sai” : Trong 108 câu niệm ấy, nếu như có 

một câu niệm lầm lẫn. 

“Trạo chuyển châu đầu đô bất toán”: Những câu niệm từ đầu xâu chuỗi 

tính đến câu sai ấy đều không tính nữa. Câu này rất khẩn thiết. Có một điểm 

cần phải chú ý là: “Tự niệm, tự nghe”. Lúc niệm phải niệm sao cho rõ ràng, 

tách bạch. Lúc nghe cũng phải nghe sao cho phân minh, rành rẽ. Hễ niệm sai 

một câu thì phải niệm lại từ đầu. Lúc quý vị thực hành công khóa chánh, nên 

làm theo đúng phương pháp đã dạy trong bài kệ này để hòng cầu được “Nhất 

Tâm  Bất  Loạn”.  Còn  như  lúc  tán  niệm  (niệm  Phật  ngoài  thời  công  khóa 

chánh) thì có thể tùy duyên. 

Hiểu  rõ những điều trên đây  rồi thì không cần phải  mất công  nói  nhiều 

nữa, cứ chiếu theo đó mà làm là được. Tiếp đây, tôi dùng một bài kệ để tổng 

kết lại: 

 “Vạn pháp tinh hoa lục tự bao,  

 Thánh ngôn chân lượng bạt tâm mao,  

 Trì danh dung dị nan trừ mạn,  

 Vô giá bảo châu tùng thử phao”  



 “Vạn pháp tinh hoa lục tự bao” : Phật pháp vô biên, Trung Quốc gọi là 

Tam  Tạng  (nhưng  thật  ra  còn  rất  nhiều  kinh  chưa  được  phiên  dịch  [sang 

tiếng  Hán]),  gọi  chung  là  “vạn  pháp”.  Chữ  “tinh  hoa”  chỉ  tinh  thần  chân 

chánh  [của  vạn  pháp],  cũng  có  nghĩa  là  những  lời  trọng  yếu.  Chỉ  niệm  sáu 

chữ là đã bao quát cả Tam Tạng 12 bộ kinh, cũng có thể nói là đã hiểu được 

Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh  rồi  thì  mới  hiểu  được  sáu  chữ  “nam  mô  A  Di 

Ðà Phật”. Nếu chẳng thể niệm hết toàn bộ kinh tạng thì niệm sáu chữ cũng 

giống như niệm hết toàn bộ kinh tạng vậy. 

 “Thánh ngôn chân lượng bạt tâm mao”: Vì sao nói là sáu chữ bao gồm 

trọn  vẹn  Tam  Tạng?  Quý  vị  phải  chân  chánh  dốc  lòng  niệm  sáu  chữ  này, 

tâm chẳng chạy theo bên ngoài thì sẽ mau chóng được khai ngộ. Thế nhưng, 

quý  vị đã khai  ngộ chưa? Chưa. Vì sao chưa?  Là  vì  tâm  nhãn quý  vị bị cỏ 

tranh  (mao  thảo)  che  lấp  cho  nên  chẳng  thể  mở  ra  được.  Hiện  tại,  ta  tuân 

theo Thánh Ngôn niệm sáu chữ này chính là nhổ bật cỏ tranh che lấp để tâm 

nhãn được rộng mở. 

 “Trì  danh  dung  dị,  nan  trừ  mạn”: Chữ  “danh”  chỉ  danh  hiệu  A  Di  Ðà 

Phật. “Trì” là nắm giữ, chẳng buông bỏ, mà cũng là niệm. So với niệm kinh, 

trì danh dễ dàng hơn, nhưng vẫn có chỗ khó khăn. Tức là còn cống cao, ngã 

mạn,  tự cho  rằng:  “Tôi  làm  rồi,  tôi  hiểu  rồi”.  Hễ  có  cái  căn  bản  phiền  não 

này thì sẽ chẳng thành tựu. Học Phật thì bước thứ  nhất  là Vô Ngã. Có Ngã 

thì cũng vãng sanh, nhưng tiếc là vãng sanh trong lục đạo, vĩnh viễn chẳng 

giải thoát. Vì thế, muốn được giải thoát thì trước hết phải trừ Ngã Mạn. Trừ 

bằng cách nào? Nhà Phật có nói đến Lục Hòa Hợp, hết thảy đều bình đẳng. 

Nhưng Ngã Mạn rất khó trừ. 

 “Vô giá bảo châu tùng thử phao” : Nếu chẳng trừ Ngã Mạn thì khác nào 

xem thường ném bảo châu vô giá Tam Bảo đi. 

Ở nơi này, chư vị hãy thử thí nghiệm phương pháp vừa nói trên đây, hết 

thảy đều buông xuống hết, chỉ cầu Nhất Tâm thôi! 



---o0o--- 

XII. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Canh Thân 

(Ðệ tử Hoàng Vịnh kính ghi) 



Thưa chư vị lão sư, chư vị đồng tu. 

Phật thất chùa Linh Sơn đã được duy trì hơn ba mươi năm, mỗi năm tôi 

đều  tham  gia. Trước kia,  lúc Chính  Phủ chưa đến Ðài  Loan, Phật  giáo tỉnh 

này vẫn còn chưa phát triển. Dù có chùa, miếu, nhưng đại đa số chỉ để tự tu, 

chẳng chú ý mấy đến việc hoằng pháp lợi sanh. Những việc hoằng pháp lợi 

sanh như Phật thất v.v... thực sự do chùa này khởi xướng. Lần Phật thất này, 

những  bạn  đồng  tu  mới  nhiều  hơn  cựu  đồng  tu.  Lời  giảng  của  tôi  khó  thể 

thích  hợp  với các loại căn cơ. Vì thế lần  giảng  này dựa trên nguyên tắc cốt 

sao  cho  các  bạn  tân  đồng  tu  hiểu  được,  mong  các  cựu  đồng  tu  từ  bi  tùy 

duyên nghe giảng. 

Phật thất ở nơi này là Phật thất của Tịnh Ðộ Tông. Nói đến Tịnh Ðộ tông 

thì ai ai cũng biết cả vì nó quá phổ biến, nhưng thực sự thì rất ít người hiểu 

rõ nội dung Tịnh Ðộ tông. Chẳng phải chỉ người ngoài không biết, ngay cả 

trong cửa Phật, những người hiểu rõ Tịnh Ðộ tông cũng chẳng nhiều. Thậm 

chí  người  đang  tu  Tịnh  Ðộ  tông  cũng  chẳng  hiểu  rõ  lắm!  Ở  đây,  tôi  phải 

thanh  minh  trước:  hôm  nay,  tôi  không  đến  đây  để  khai  thị  mà  chỉ  đến  trò 

chuyện. Vì người hiểu đúng Tịnh Ðộ tông quá ít, nên tôi chỉ tường trình lại 

theo đúng kinh điển, lời giảng của chư Tổ mà thôi. 

Tại  gia  tu  hành  công  phu  chẳng  thể  rốt  ráo  hoàn  toàn,  người  xuất  gia 

khéo tu tập có thể chứng được Tứ Quả A La Hán. Ở đây, tôi chẳng bàn đến 

người tại gia. Muốn chứng Tứ Quả A La Hán phải trải qua một thời gian lâu 

chừng  mấy  ngàn  năm.  Luận  về  người  đời  sau  sẽ  chứng  được  Sơ  Quả  thì 

trong mười vạn người chẳng dễ tìm được một người. Dù có chứng quả A La 

Hán đi nữa thì cũng chỉ hiểu được phương pháp để chứng quả La Hán, chứ 

đối với pháp môn Tịnh Ðộ cũng chẳng thể hiểu được dễ dàng. Ðấy chính là 

điều  được  nói  trong  kinh,  chứ  chẳng  phải  chính  tôi  bịa  ra.  Nếu  kinh  Phật 

không chép thì dù một câu tôi cũng chẳng dám nói. 

Ai hiểu được pháp môn Tịnh Ðộ? Quả vị Bồ Tát có năm mươi hai địa vị. 

Hàng  Bồ  Tát trước  khi  chứng  quả  trong  Thập  Ðịa,  còn  thuộc  vào  Hiền  Vị, 

vẫn chưa  hiểu được. Những  vị  nào  đã chứng quả trong Thập Ðịa  thì  gọi  là 

Thánh  Vị,  cũng  chỉ  hiểu  được  một  nửa.  Phải  là  thành  Phật  rồi  mới  có  thể 

hiểu  triệt  để  pháp  môn  Tịnh  Ðộ.  Chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  hiểu  thấu  cùng 

tận.  Mọi  người  nghe  đến  đây  phải  đặc  biệt  chú  ý:  Quý  vị  được  nghe  danh 

hiệu Phật, tu được pháp  môn Tịnh Ðộ thì  ắt là trong  ngàn  đời,  vạn kiếp  đã 

trồng đại thiện căn,  làm  đại thiện sự thì  mới đạt được  như vậy. Nhưng  nếu 

đã  biết  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  thù  thắng  thì  phải  dụng  công  tu  trì,  có  tu  mới 

thành công, không tu không thành công. 

Có người chưa nghe nói đến Tịnh Ðộ, cũng chẳng hiểu Tịnh Ðộ là cái gì, 

tự mình chẳng biết, nếu miệng chẳng khích bác thì không tạo tội. Nhưng nếu 

chẳng  hiểu  Tịnh  Ðộ  là  pháp  khó  tin,  lại  tự  lầm  tưởng  mình  là  thông  minh, 

hủy báng pháp môn Tịnh Ðộ thì là không được. Bởi lẽ, hủy báng Phật pháp 

chính là gây tội tam đồ, thế nhưng hủy báng pháp môn Tịnh Ðộ lại chính là 

tội  Vô  Gián  địa  ngục!  Quý  vị  phải  nên  đặc  biệt  chú  ý  cẩn  thận.  Tịnh  Ðộ 

Tông là pháp khó tin, rất sâu xa, chỉ mình đức Phật mới có thể hiểu triệt để. 

Ngoài  ra,  phải  là  hạng  đã  chứng  Bát  Ðịa  Bồ  Tát  mới  hoàn  toàn  tin  nhận 

được thôi. Chúng ta chẳng hiểu, chẳng tin thì càng phải đặc biệt lưu ý, ngàn 

muôn phần chớ tạo tội nghiệp. 

Nếu pháp môn Tịnh Ðộ chỉ riêng Phật với Phật mới có thể hiểu thấu tột 

cùng  thì  sao  Ðức  Phật  lại  đem  pháp  khó  tin,  khó  hiểu  này  phổ  biến,  dạy 

chúng sanh tu trì? Tôi cũng chẳng đáp thông được, chỉ dẫn lời Phật để đáp. 

Hết thảy các pháp môn khác chung cục đều nhằm để thấu triệt bất sanh, bất 

diệt,  liễu sanh thoát tử. Các tôn  giáo trên toàn cầu tu đến  mức cao  nhất thì 

chỉ  sanh  lên  trên  trời,  chỉ  riêng  mình  Phật  giáo  có  thể  liễu  sanh  thoát  tử. 

Nhưng nói chung tu các pháp môn trong nhà Phật đều phải chịu khổ lớn như 

thường  nói:  “Chẳng  mắc  ma  nạn  thì  chẳng  thành  Phật” .  Ða  số  người  tu 

hành chẳng chịu nổi đại khổ, đấy là một điều khó khăn. 

Hơn  nữa,  thời  gian  tu  tập  rất  dài,  chứng  quả  La  Hán  đã  phải  mất  mấy 

ngàn  năm.  Phàm  phu  thọ  mạng  hữu  hạn,  trong  mấy  mươi  năm  làm  sao 

chứng quả được? Lại phải tu tập từng bước, thành công thật chẳng dễ dàng 

gì. 

Tịnh Ðộ tông tuy người người chẳng hiểu, nhưng có điều cực thuận tiện 

là  vì:  A Di Ðà Phật chính  là  vị Phật tiếp dẫn, thế giới Cực  Lạc tuy cách  xa 

mười  vạn  ức  cõi  Phật,  A  Di  Ðà  Phật  phát  nguyện  đích  thân  đến  tiếp  dẫn. 

Trong mười phương tuy đều có Tịnh Ðộ, đều có Phật và Bồ Tát, nhưng chưa 

từng phát nguyện đến tiếp dẫn, mình có năng lực tu đạt đến đó thì tự mình đi 

về đó nên chẳng dễ thành tựu. Vãng sanh Cực Lạc thế giới thì có thể thành 

tựu  ngay  trong  đời  này.  Ðời  người  ngắn  ngủi  mấy  mươi  năm,  đầy  đủ  tư 

lương  Tín  Nguyện  Hạnh,  lâm  chung  chánh  niệm  phân  minh,  Phật  liền  cầm 

hoa sen đến tiếp dẫn. Ta liền ngồi lên hoa sen sanh về Cực Lạc thế giới, dứt 

sạch sanh tử, thật là thuận tiện quá sức. Ðiều này trong Tam Tạng kinh điển 

đã nói tường tận, tu pháp môn Tịnh Ðộ thù thắng là ở chỗ này. 

Tu các pháp môn khác thì cần phải “Tín, Giải, Hạnh, Chứng”, hoàn toàn 

cậy  vào  tự  lực,  tu  hành  trong  một  thời  gian  dài.  Tu  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  dù 

đạo  lý  chẳng  dễ  hiểu,  nhưng  chỉ  cần  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  là  có  thể  thành 

tựu. Nếu không thì đừng nói là tu hai, ba mươi năm chẳng hiểu được lý Tịnh 

Ðộ,  dù  có  tu  năm  trăm  năm  cũng  chưa  chứng  được  quả  La  Hán,  cũng  vẫn 

chẳng hiểu được lý Tịnh Ðộ. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  Bồ  Tát  phải  tu  hành  qua  các  địa  vị  Thập  Tín, 

Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng. Ðạt đến Thập Hồi Hướng mới hiểu 

được Phật lý, mới hành bố thí triệt để được. Nhưng tu đến Thập Hồi Hướng 

phải mất hai đại A Tăng Kỳ kiếp, thực chẳng dễ chi! Nay tôi đối trước Ðức 

Phật  thuyết  pháp,  nếu  nói  nhầm  một  câu  thì  chính  là  hủy  báng  Phật  pháp, 

người  thuyết  pháp  phải  đọa  địa  ngục.  Tôi  đã  hơn  chín  mươi  sáu  tuổi,  còn 

đến đây tạo tội địa ngục làm gì? Tôi khùng như thế chăng? Nói tóm lại, Tịnh 

Ðộ Tông thật chẳng dễ giải thích, chẳng dễ hiểu gì. 

Chúng ta đã phát tâm tu  hành,  nếu chẳng  tu  hành thành công thì chẳng 

đáng tiếc lắm sao? Muốn giải thích Tịnh Ðộ cho rõ ràng chẳng dễ dàng gì, từ 

Tổ Sư của Tịnh Ðộ Tông Trung Quốc là ngài Huệ Viễn đại sư đời Ðông Tấn 

cho  đến  ngài  Ấn  Quang  đại  sư  thời  Dân  Quốc,  những  lời  khai  thị  của  các 

ngài  đều  xuất  phát  từ kinh  Phật.  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  vua  các  kinh,  là  vua 

của  cả  Tam  Tạng,  thế  mà  trong  phẩm  cuối  cùng,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dùng 

mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc. Vì thế phải biết rằng: Văn Thù Bồ 

Tát, Phổ Hiền Bồ Tát đều tu pháp môn Tịnh Ðộ, cầu sanh Cực Lạc thế giới. 

Kinh  dạy:  “Ly kinh  nhất  cú,  tức  thị ma  thuyết”  (nói  sai  khỏi  kinh  một  câu, 

chính  là  ma  nói).  Kinh  Pháp  Hoa  cũng  dạy:  “Y  pháp  bất  y  nhân”  (nương 

theo  pháp,  chẳng  nương  theo  người).  Chúng  ta  tu  Tịnh  Ðộ  nương  theo  lời 

Phật, có bằng chứng chân thật. Nếu không, dù ai có danh tiếng  lớn  lao đến 

đâu mà lời nói chẳng phù hợp với lời Phật, chúng ta cũng chẳng tin. 

Vì  sao  Tịnh  Ðộ  Tông  chỉ  nói  Tín  -  Nguyện  -Hạnh  mà  chẳng  nhắc  đến 

Giải? Trong kinh cũng có thí dụ: Dù cho bậc trí huệ đệ nhất là ngài Xá Lợi 

Phất, khắp toàn thân đều có miệng, và lại có vô lượng vô biên Xá Lợi Phất 

trong  vô  lượng  vô  biên  kiếp  giảng  giải  đạo  lý  Tịnh  Ðộ  thì  cũng  chẳng  thể 

giảng trọn hết. Tôi vốn chẳng có năng lực ấy, chỉ có một hai quyển kinh làm 

cơ sở, ngay cả kinh A Di Ðà tôi cũng còn hiểu chưa hết. Trong kinh ấy câu 

nào  cũng  đều  là  vô  lượng  vô  biên  bí  quyết  trọng  yếu  để  tu  hành.  Vì  vậy, 

muốn thoát sanh tử thì phải là kẻ đã liễu sanh tử mới chẳng đến nỗi lầm lạc. 

Tịnh Ðộ Tông lấy Tín - Hạnh - Nguyện làm cơ sở, chúng ta cứ chiếu theo đó 

mà hành. Phật là bậc đã liễu sanh tử, Phật dạy như thế nào, ta cứ tin như thế 

ấy, hành như thế ấy ắt sẽ thành công. Nếu tự lầm cậy mình thông minh, nhất 

định sẽ hiểu biết sai lạc vậy. 

Trong Tín - Nguyện - Hạnh, Tín là gì? 

Thứ  nhất,  tin  rằng  nếu  không  học  Phật  sẽ  vĩnh  viễn  luân  hồi  trong  lục 

đạo,  chẳng  được  giải  thoát.  Bất  cứ  tôn  giáo  khác  nào  đều  chẳng  thực  hiện 

được việc này. 

Thứ hai, tin rằng học Phật thì phải mất ba đại a tăng kỳ kiếp mới có thể 

thành Phật. Chỉ có pháp môn Tịnh Ðộ trong thời gian ngắn liền có thể thành 

tựu ngay trong đời này. Cổ đức nói:  “Vạn người tu vạn người đậu” . Kinh A 

Di Ðà dạy:  “Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân, nghe kinh này mà thọ trì và 

 nghe  danh  hiệu  chư  Phật  thì  các  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  ấy  đều  được 

 hết  thảy  chư  Phật  hộ  niệm,  đều  được  chẳng  thoái  chuyển  nơi  Vô  Thượng 

 Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác”.  Ðấy  chính  là  “vạn  người  tu,  vạn  người  đậu”. 

Nhưng  chúng  ta  ở  đây  dù  niệm  Phật  dăm  ba  năm  cũng  chỉ  là  miệng  niệm. 

Chỉ khi vãng sanh Tây Phương rồi thì nghe chim, cây phát ra tiếng bèn niệm 

Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Lý thâm áo này phàm phu chẳng thể hiểu nổi, 

ngay  cả  bậc  đã  chứng  Nhị  Quả  cũng  không  cách  nào  hiểu  rõ.  Chỉ  nên  tin 

chắc vào Thánh Ngôn Lượng chẳng nghi thì mới có thể thành công. 

Thứ  ba,  tin  sâu  xa  rằng  chúng  ta  tu  pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  quyết  định  sẽ 

thành tựu trong đời này, quyết định “vạn người tu, vạn người đậu”. 

Thứ tư, tin rằng lúc vãng sanh, A Di Ðà Phật nhất định đến trước  mình 

tiếp dẫn vãng sanh Cực Lạc thế giới. Tin sâu rằng đã tu pháp môn Tịnh Ðộ 

thì phải chấp trì danh hiệu chẳng buông. Từ nay sanh lòng tin sâu xa chẳng 

nghi, đến chết cũng chấp trì danh hiệu chẳng buông, dù cho bom nguyên tử 

có rớt xuống cũng chấp trì chẳng bỏ thì mới thành công vậy. 

Hiện  giờ  tôi  thấy  tình  huống  của  quý  vị  rất  tốt,  rất  phù  hợp  với  những 

điều  được  dạy  trong  kinh  A  Di  Ðà.  Kinh  dạy:  “Ðều  được  chẳng  thoái 

 chuyển nơi Vô Thượng Chánh Ðẳng Chánh Giác” . Quý vị phước khí chẳng 

nhỏ, nhưng có mấy vị chưa nghe đến đây đã lui ra rồi, thật là đáng tiếc! Tôi 

rất lưu tâm đến điều  này, bọn  họ phước báo không  nhiều, nhưng quý  vị thì 

không giống vậy. Nếu nghe  minh bạch thì đều có thể thành công bởi vì hạt 

giống Kim Cang đã rơi vào tám thức điền của mọi người. Do quý vị giữ tinh 

thần lắng nghe thì mới biết là quý vị đã được phước báo to như cõi trời, hạt 

giống ấy vĩnh viễn chẳng bị tiêu diệt. Ðiều khẩn yếu là hai chữ “bất thoái”, 

vĩnh viễn chẳng thoái thất. Nếu khéo công phu thì ngay trong đời này thành 

tựu.  Nếu  không  thì  sớm  muộn  gì  hạt  giống  Kim  Cang  sẽ  nảy  mầm,  lúc  ấy 

chính là lúc quý vị thành tựu kết quả. 

Tiếp  đến  là  nói  về  Nguyện.  Hiện  tại  mình  học  Phật  rồi,  đã  biết  có  vô 

lượng vô biên Tịnh Ðộ. Nhưng chúng ta tu Tịnh Ðộ, phải phát nguyện sanh 

về Tây Phương Cực Lạc thế giới là điều vĩnh viễn chẳng biến cải, chớ có ai 

nói gì cũng tin, chẳng thể sáng ba, chiều bốn. Dù cho có ai nói thế giới nào 

tốt đẹp ngàn vạn lần cõi Tây Phương, ta cũng chẳng trái bỏ ý niệm Phật lúc 

đầu. Dù cho ai dạy pháp môn nào hay hơn, lẹ làng hơn pháp môn Niệm Phật 

Vãng  Sanh cũng  vĩnh  viễn chẳng biến cải. Có khí phách kiên  định,  nguyện 

thiết tha như thế thì nguyện ắt thành. 

Nếu đã tu Tịnh Ðộ rồi lại đổi tu pháp khác tức là tu cả ba, bốn pháp môn 

thì  không  có  pháp  nào  tu  thành  công  hết.  Ðã  phát  nguyện  vãng  sanh  Tây 

Phương thiết tha rồi, đã có lòng tin rồi, đã có căn cứ rồi, bất luận là tình hình 

nào cũng vĩnh viễn chẳng biến cải thì ắt sẽ thành tựu. 

Lại nói về Hạnh. Hạnh rất đơn giản. Kinh Ðịa Tạng, kinh Dược Sư, kinh 

Pháp Hoa, Tam Tạng mười hai bộ kinh đều hay cả, nhưng nếu vậy chẳng lẽ 

mỗi ngày tụng hết cả Tam Tạng mười hai bộ kinh sao? Muôn phần chúng ta 

chẳng nên dùng phàm để suy thánh, tưởng tâm Phật, tâm Bồ Tát giống như 

tâm phàm phu: nếu mình lễ bái vị này, không lễ bái vị kia, chỉ sợ đắc tội với 

vị kia. Ðấy thật là ngu si. Chúng ta có tâm phân biệt, chứ Phật chẳng hề có. 

Nếu  chúng  ta  ngu  si,  niệm  kinh  này,  niệm  kinh  kia  thì  không  một  ai  trong 

một ngày niệm xong Tam Tạng mười hai bộ kinh được cả! 

Tu Tịnh Ðộ cực giản dị, dù cho chẳng niệm kinh A Di Ðà, chỉ niệm Phật 

cũng được. Vạn đức hồng danh, bất luận là Nam Mô A Di Ðà Phật, hoặc bốn 

chữ A Di Ðà Phật, câu hồng danh này bao hàm vô lượng vô biên danh hiệu 

Phật. Bởi lẽ A Di Ðà Phật chính là Pháp Giới Tạng Thân, niệm một câu Phật 

cũng như niệm hết thảy Phật. 

Hơn  nữa,  chữ  A  trong  A  Di  Ðà  Phật  chính  chữ  thứ  nhất  trong  Hoa 

Nghiêm  Tự  Mẫu  của  kinh  Hoa  Nghiêm.  Thế  Tôn  cuối  đêm  thấy  sao  Mai, 

kiến tánh thành Phật, liền quán tưởng chữ A. Không có chữ A này thì cũng 

chẳng có Tam Tạng mười hai bộ loại kinh điển. Câu A Di Ðà Phật này cũng 

chưa được phiên dịch, vì hàm tàng nhiều ý nghĩa. Chỉ lấy một câu danh hiệu 

Phật  này,  già  giặn,  chắc  thật  niệm  đến  khi  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  ắt  sẽ  nhất 

định thành công, chẳng cần phải niệm nhiều thứ khác. Vì thế, lúc niệm Phật 

đừng  nghĩ  đến  vọng  niệm  nào  khác.  Vọng  niệm  khác  là  Ma,  ta  dùng  câu 

Phật hiệu này để trừ khử nó. Như vậy mới có thể đạt tịnh niệm tiếp nối. 

Hơn  nữa,  về  Chánh  Trợ  Song  Tu  thì  thật  sự  ra,  đối  với  Trợ  Pháp  cũng 

chẳng cần phải làm gì khác, chỉ cốt sao đối với một câu danh hiệu Phật này, 

Nhất Tâm niệm Phật thì chánh lẫn trợ đều bao gồm trong ấy. Nhưng chúng 

ta  còn  là  phàm  phu,  vẫn  chưa  đạt  được  công  phu  ấy.  Thực  ra,  Nhất  Tâm 

niệm Phật thì kinh, Phật, chú đều gộp cả trong đó, chỉ sợ bọn ta chẳng được 

thành tâm như thế. Nếu thành tâm niệm Phật thì Tam Tạng mười hai bộ kinh 

đều nằm trọn trong ấy. 

Ðối  với  Trợ  Hạnh Công Phu,  nếu chúng ta chưa biết  làm  lành  thì cũng 

chẳng  khẩn  yếu  lắm,  chỉ  cần  “các  điều  ác  đừng  làm”  thì  cũng  được.  Niệm 

Phật  thì  chẳng  tạo  ác.  Lúc  chúng  ta  niệm  Phật  A  Di  Ðà,  chúng  ta  chính  là 

Phật  A  Di  Ðà.  Phật  chính  là  tâm,  tâm  chính  là  Phật.  Chẳng  được  một  mặt 

niệm  Phật,  một  mặt  tạo  nghiệp.  Nếu  như niệm  Phật  mà  lại  còn  gây  các  tội 

nghiệp giết chóc, dâm dục, trộm cắp, uống rượu v.v... thì chính là báng Phật, 

công hiệu của việc niệm Phật bị giảm thiểu. Chỉ cốt sao đừng tạo nghiệp, già 

giặn,  chắc  thật  niệm  một  câu  A  Di  Ðà,  lại  đừng  làm  các  điều  ác.  Tu  pháp 

môn Tịnh Ðộ như thế nhất định thành công. 

Khi  đến  giảng  trong  Phật  thất,  tôi  vốn  thường  giảng  nói  sao  cho  người 

tham  gia  đắc  Nhất  Tâm,  nhưng  thấy  mấy  năm  nay,  có  nhiều  người  thoái 

chuyển.  Thế  nên  hôm  nay, tôi  nói  nhiều  về giáo  lý,  hiểu rõ  giáo  lý  thì  mới 

biết rõ nên dụng công thế nào để được Nhất Tâm. Tôi nói bài kệ để khích lệ 

chung: 

 “Tịnh Tông tư lương Tín Nguyện Hạnh”  (Tư lương của Tịnh Ðộ tông là 

Tín Nguyện  Hạnh): Tịnh Ðộ tông tu  hành vãng sanh  Tây  Phương Cực  Lạc 

thế  giới  thì  phải  chuẩn  bị  đủ  ba  thứ  tư  lương  “tin  sâu,  nguyện  thiết,  hạnh 

mạnh  mẽ”. Tín  Nguyện  Hạnh  giảng  ra có  vô  lượng  vô biên pháp, hôm  nay 

tôi giảng những điều cực giản yếu. 

 “Nhị  lực  cảm  giao  công  thỉ  thành”  (Hai  lực  cảm  ứng  đạo  giao  thì  mới 

thành công): Phàm là muốn được thành công, tu các tông khác phải dựa vào 

chính  sức  mình,  tu  dần  từng  bước  mới  có  thể  thành  công.  Hễ  dùng  sức  sai 

một  phân  thì  chẳng  thể  thành  công.  Tịnh  Ðộ  tông  bất  tất  phải  như thế,  sức 

lực  chủ  yếu  là  sức  của  Phật  A  Di  Ðà,  mình  chỉ  đổ  ra  ít  sức.  Mình  chỉ  cần 

buông xuống vạn duyên, niệm đến Nhất Tâm Bất Loạn, những việc gì khác 

đều không bận tâm đến. Những gì khác đều coi là do sức của Phật A Di Ðà, 

thế giới Cực Lạc là do Phật A Di Ðà trang nghiêm thành. Lúc chúng ta lâm 

chung,  Phật  đích  thân  tự  cầm  hoa  sen  đến  tiếp  dẫn  sanh  về  thế  giới  ấy. 

“Trang nghiêm cõi Phật, tiếp dẫn vãng sanh” đều do sức của Phật, chúng ta 

chỉ việc niệm Phật sao cho đạt đến Nhất Tâm Bất Loạn. Ðấy là những điều 

được  minh  thị  trong  kinh.  Có  cả  Phật  lực  lẫn  tự  lực  như  thế  ắt  sẽ  thành 

công. 

 “Kinh văn tối trọng Ðồng Cư Ðộ”  (cõi được kinh văn chú trọng nhất là 

Phàm Thánh Ðồng Cư Ðộ): thế giới Cực Lạc chia làm bốn cõi (Phàm Thánh 

Ðồng Cư, Phương  Tiện  Hữu Dư, Thật  Báo Trang Nghiêm  và Thường  Tịch 

Quang). Trong kinh A Di Ðà có đủ cả bốn cõi, nhưng cõi được coi là trọng 

yếu  nhất chính  là cõi Phàm Thánh  Ðồng  Cư. Bọn phàm phu chúng ta chưa 

đoạn  được  một  phẩm  vô  minh  nào,  không  phương  cách  nào  sanh  về  Tịnh 

Ðộ. Nhưng thế giới Cực Lạc chính là “Tha Thọ Dụng Tịnh Ðộ”, giống như 

một căn nhà tốt, chẳng phải chỉ để riêng mình sử dụng mà còn phải nhượng 

cho mọi người đều được sử dụng. 

Tu  hành  đoạn  Hoặc  mới  thoát  khỏi  luân  hồi.  Phàm  phu  không  cách  gì 

thoát luân hồi, chỉ có được Phật A Di Ðà trong Cực Lạc thế giới tiếp dẫn thì 

mới có thể thoát sanh tử luân hồi, dù vãng sanh Cực Lạc thế giới nhưng vẫn 

là  phàm  phu.  Vì  thế,  trong  kinh  A  Di  Ðà,  chư  Phật  trong  sáu  phương  xuất 

hiện  để  chứng  thực  những  điều  đã  được  nói  trong  phần  kinh  văn  trước  đó 

đều là cảnh giới của phàm phu, là cõi Phàm Thánh Ðồng Cư. 

Dựa  theo  thế  giới  Sa  Bà  đây  mà  nói  thì  phía  dưới  trời  Sắc  Giới  là  trời 

Lục Dục, vẫn có nam nữ, ăn uống cũng như chuyện ăn ở. Nhưng trong kinh 

A Di  Ðà cũng  nhắc đến ăn ở thì đấy cũng là cảnh  giới của phàm phu chưa 

đoạn Hoặc. Vì thế, chúng ta Nhất Tâm niệm Phật, dù chưa đoạn Hoặc cũng 

vẫn được vãng sanh Cực Lạc Tịnh Ðộ. Sau khi vãng sanh sẽ làm người hoặc 

là làm trời, nhưng vẫn là phàm phu, chưa có quả vị, nên phải thuộc về Phàm 

Thánh Ðồng Cư Ðộ. 

Vì thế, ở trong cõi Sa Bà này, chưa đoạn Hoặc mà có thể vãng sanh Cực 

Lạc  thì  thuộc  về  Hoành  Siêu  (vượt  khỏi  luân  hồi  theo  chiều  ngang),  sanh 

sang cõi Phàm Thánh Ðồng Cư của thế giới Cực Lạc. Từ đó lại sanh lên cõi 

Thường Tịch Quang cũng là Hoành Siêu. Ðạo lý này thâm áo chẳng dễ hiểu 

nổi  được,  chúng  ta  cứ tin  vào  Thánh  Ngôn  Lượng  là  đủ.  Bởi  thế,  kinh  văn 

chú  trọng  nơi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư  Ðộ,  chuyên  tiếp  độ  phàm  phu  chưa 

đoạn Hoặc vãng sanh. 

 “Ðản đắc phục Hoặc tiện vãng sanh”  (chỉ chế phục được Hoặc thì liền 

vãng sanh): Nhất Tâm Bất Loạn cũng là điều được nhắc đến trong kinh A Di 

Ðà.  Nhưng  phải  đoạn  Hoặc  mới  đạt  nổi  Nhất  Tâm  Bất  Loạn.  Ðoạn  Hoặc 

vãng sanh thì liền sanh vào Thượng Phẩm. Nhưng số người chưa đoạn Hoặc 

chiếm đa số. Ngay như tôi đây, chẳng biết đời trước thế nào, chứ đời này tôi 

tu tập suốt sáu mươi năm vẫn chưa đoạn nổi một phẩm vô minh nào. Ðây là 

lời  thành  thật,  chẳng  những  tôi  không  có  thần  thông  mà  quỷ  thông  cũng 

không có luôn. Phải nhớ là dù có thần thông vẫn không tránh khỏi luân hồi 

lục đạo, không cách nào liễu sanh tử. 

Bây giờ nói đến chuyện làm sao đắc Nhất Tâm? Chúng ta không có cách 

nào  đoạn  Hoặc  để  đắc  Nhất  Tâm,  chỉ  có  thể  chế  ngự  được  Hoặc  mà  thôi. 

Ngay  lúc  vọng  niệm  của  chúng  ta  nổi  lên  tơi  bời  thì  lập  tức  dùng  một  câu 

Phật  hiệu  chèn  ép  nó,  dù  chèn  ép  được  Hoặc  nhưng  Hoặc  vẫn  chưa  đoạn. 

Ðến lúc lâm chung, do thường ngày hễ vọng niệm nổi lên bèn lập tức dùng 

Phật hiệu chế ngự, đè nén, nên lúc lâm chung cũng giống hệt như vậy. Lúc 

ấy Phật hiệu khởi lên thì bèn được Phật đến tiếp dẫn đới nghiệp vãng sanh. 

Chuyện đới nghiệp vãng sanh này trong kinh A Di Ðà, kinh Vô Lượng Thọ 

đều ngầm nói hoặc nhắc đến rõ ràng. Do chưa đoạn Hoặc, nhưng dùng Phật 

hiệu để chế ngự nó, được vãng sanh, nên gọi là “đới nghiệp vãng sanh”. 

Vì thời gian đoạn Hoặc rất lâu chẳng thể nhất thời thực hiện được, nay tu 

pháp  môn  Tịnh  Ðộ,  hễ  vọng  niệm  vừa  khởi  bèn  nghĩ “hễ  cái  gì  có  hình 

 tướng thì đều là hư vọng” , tức  là dùng Chân Như Phật Tánh chế  ngự vọng 

niệm. Chân Như Phật Tánh tức là một câu “A Di Ðà Phật”. Dùng Phật hiệu 

chế  ngự  Hoặc  thì  sẽ  được  Phật  tiếp  dẫn,  đới  nghiệp  vãng  sanh,  đến  Tây 

Phương rồi mới đoạn Hoặc. Vì thế, nay chỉ nói là “cầu vãng sanh”. 

Nói đã dài rồi, sợ  mất thời  gian quý  vị dụng công,  mang  lỗi  với  mọi 

người. Giờ đây quý vị lại niệm Phật, chế ngự Hoặc. Kính xin chư vị buông 

xuống vạn duyên, thiện duyên, ác duyên đều buông xuống hết, cứ một câu A 

Di Ðà mà niệm mãi. 



---o0o--- 

PHẦN THỨ BA - NHỮNG BÀI GIẢNG NGẮN 

I. Môn Dư Ðại Ðạo 6 

 Giảng tại Thiện Quả Lâm, năm Dân Quốc năm mươi tám (1969) 

 Ðệ tử Từ Tỉnh Dân kính ghi 

Giải  thoát  được  sự  khổ  luân  hồi  trong  lục  đạo,  trong  cõi  trời  và  cõi 

người [vẫn phải chịu  nỗi khổ này,  vẫn] chưa được giải thoát. Chứng quả  A 

La Hán, đoạn dứt hơn một trăm sáu mươi phẩm Kiến Tư Hoặc, bổn tánh đã 

phóng quang minh, chẳng mê lạc vào trong lục đạo [cũng chưa rốt ráo], chỉ 

có nương theo pháp Ðại thừa tu thành quả vị Phật vạn đức vạn năng  mới là 

rốt ráo nhất. Tuy kinh đã nói rõ phương pháp giải thoát nhưng thực hành hết 

sức khó khăn, thành Phật phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp, thành A La Hán 

cũng  phải  trải  qua  bảy  lần  sanh  tử.  Phàm  phu  nhìn  thấy  sự  việc  khó  khăn 

như vậy ai cũng sợ và thoái lui, chỉ có đức Phật Thích Ca là chẳng vậy. Vì 

vậy  từ  khi  đức  Phật  thị  hiện  thành  đạo  đến  nay  đã  hơn  hai  ngàn  năm  trăm 

năm (đúng ra phải là hai ngàn chín trăm năm), chưa gặp được một đức Phật 

thứ hai xuất hiện, thế mới biết thành Phật khó khăn dường nào. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  trong  Phật  pháp  đều  phải  mở  mang  trí 

huệ quang minh trong bản tánh, đây là những pháp môn thông thường, ngày 

nay  chúng  ta  tu  hành  [theo  những  pháp  môn  này] đều  khó  thành  tựu.  Hôm 

nay tôi nói về pháp môn đặc biệt ngoài những pháp môn thông thường, pháp 

môn đó gọi là môn dư đại đạo. 

Ðiểm khác biệt  với  những pháp  môn thông thường ở chỗ chẳng  khai 

phát  trí  huệ  quang  minh  trong  bản  tánh  cũng  có  thể  thành  tựu.  Hôm  nay 

nghe được pháp môn này phải hết sức lưu ý, nếu bỏ qua cơ hội thì chẳng biết 

tới bao giờ mới có duyên nghe được. 

Các  pháp  môn  thông  thường  chẳng  kể  Ðại  Thừa  hay  Tiểu  Thừa  đều 

dùng  tự  lực.  Pháp  môn  đặc  biệt  thì  ngoài  tự  lực  còn  có  thêm  Phật  lực  trợ 

giúp, gọi  là Nhị  Lực Pháp  môn. Cũng  như đi  lên  lầu cao  nếu có  người phụ 

giúp  thì  sẽ  dễ  dàng  hơn  nhiều.  Tại  sao  pháp  môn  đặc  biệt  có  thể  nhờ  Phật 

lực, còn pháp môn thường chẳng được Phật lực giúp đỡ? Phải biết Phật học 

không thể mê tín, tu hành phải nhờ vào tự lực, chẳng thể cầu  mong Phật tu 

dùm  mình,  như  người  đói  phải  tự ăn  chứ  chẳng  thể  nhờ  người  khác  ăn  mà 

mình  hết  đói  được.  Vì  vậy  pháp  môn  thường  phải  tự  thực  hành,  pháp  môn 

đặc biệt cũng phải vậy, chỉ có thêm nhân duyên thù thắng được Phật lực gia 

trì mà thôi. Pháp này chẳng thể nghĩ bàn, người tu hành chưa thành Phật đều 

chẳng  hiểu rốt ráo.  Không  những  người thường chẳng  hiểu,  ngay cả  những 

người  học  vấn cao sâu, tu  học đã  lâu cũng đều chẳng tin,  vì  vậy  nên  gọi  là 

pháp  khó  tin.  Hôm  nay  tôi  chỉ  y  theo  chú  thích  của  tổ  sư  nhiều  đời  trước, 

chẳng  dám  nói  theo  ý  riêng  của  mình.  Tuy  pháp  này  gọi  là  khó  nghĩ  bàn 

nhưng sự thực hành chẳng khó lắm, dù chẳng có học vấn nhưng ai chịu làm 

theo thì đều thành công. Nếu chẳng làm theo thì dù có học vấn cao đến đâu 

cũng chẳng thành công, thế nên gọi là pháp khó tin nhưng dễ hành. 

Sau khi giải thích ý nghĩa của pháp môn đặc biệt xong tôi sẽ nói đến 

phương pháp. Tuy  nói tám  vạn bốn ngàn  pháp  môn khó hành  nhưng  nếu ai 

chịu tu hành thì đều có thể liễu sanh tử, thoát ly luân hồi. Ngày nay chẳng ai 

chịu hành theo nên chỉ có pháp môn đặc biệt này có thể thành tựu. 

Tại  sao  chúng  sanh  tu  hành  theo  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  chẳng 

thể thành tựu? Vì có ba chướng ngại. 

Thứ  nhất  là ‘vô  nhân  hy quả’:  [tức  là] tâm  chúng sanh thường  mong 

mỏi chẳng nhọc nhằn chi cả mà đạt được kết quả tốt đẹp; lúc còn sống chẳng 

chịu tu  hành  nhưng  mất đi rồi  hy  vọng được sanh  vào cõi  lành, thân quyến 

của  tang  chủ  thường  tụng  kinh  siêu  độ  cho  người  mất  hy  vọng  được  siêu 

sanh,  hoặc  treo  tràng  phan  chúc  thọ  Tây  phương  tiếp  dẫn.  Hoặc  khi  nằm 

mộng,  mơ  thấy  chết  rồi  sanh  làm  quỷ  thần,  được  trường  sanh  bất  diệt,  đây 

đều là sự hiểu biết lầm lạc của chúng sanh. 

Thứ hai là ‘phóng dật, sợ phải học’: chúng sanh học Phật khó thành là 

vì  ưa thích  buông  lung, chán  ghét  lao  nhọc, chỉ biết cầu phước, chẳng  hiểu 

chỗ diệu dụng của Phật pháp. Kinh nói:  ‘Ðức Phật vì một đại sự nhân duyên 

 xuất hiện ở thế gian này’. Ðại sự nhân duyên là gì? Là để giải quyết vấn đề 

sanh tử trọng đại, vấn đề này chúng sanh trong lục đạo chẳng ai có khả năng 

giải quyết. Đức Phật vì đại sự này thị hiện trên thế gian, chúng sanh chỉ cầu 

mong tiêu tai diên thọ; khuyên người liễu sanh tử đâu có ai nghe, dù có nghe 

cũng chẳng giác ngộ. 

Thứ  ba  là  ham  muốn  dục  lạc,  làm  biếng  tu  hành.  Thánh  nhân  Trung 

Quốc dạy  người kiểm soát dục  vọng, kiểm soát không  nổi thì  dùng  lễ  nhạc 

để đối trị. Tức là dạy họ ‘phát hồ tình, chỉ hồ lễ’ (khi tình cảm nam nữ nẩy 

sanh, phải dùng lễ để ước thúc), dùng lễ kềm chế lại. Ngày nay người ta tôn 

sùng  văn  hóa  Âu  Tây,  chạy  theo  dục  vọng  cuồng  hoan,  mê  hoặc  trong  sự 

hưởng  lạc, thân  vùi trong  ngũ dục  lục trần, tâm  tán  loạn,  nếu  khuyên  họ tu 

pháp xuất thế, họ không có đủ nhẫn nại chịu đựng khổ nhọc dài lâu. 

Con  người có ba chướng  ngại kể trên  nếu  không  giác  ngộ sẽ  mờ  mịt 

cả  đời,  lúc  lâm  chung  tùy  theo  nghiệp  dẫn  dắt.  Khi  đã  giác  ngộ  chẳng  ai 

không cảm thấy đau khổ cùng cực, đời người ngắn ngủi như trong chớp mắt, 

phước  báo  hưởng  hết  rồi,  lúc  mạng  chung  liền  đọa  tam  đồ.  Bởi  vậy  nên 

người có trí chẳng ai không thiết tha đến sự vô thường của đời người và mau 

mau tìm đường giải thoát. Nhưng thường vì công phu tu hành chẳng sâu dày, 

một khi chuyển thế liền mê mất, lại tiếp tục tạo ác nghiệp. Thí dụ như chúng 

ta ở đạo tràng này chẳng kể là người nghe người nói đều chẳng phải là ngẫu 

nhiên,  nhất  định  phải  do  công  phu  từ đời  trước,  nếu  không  thì  lúc  nghe  sẽ 

chẳng  thấm  thía,  người  nói  cũng  cảm  thấy  khó  khăn.  Lúc  chưa  nghe  đến 

Phật  pháp  trong  đời  này,  chẳng  ai  không  mê  hoặc,  tạo  nghiệp.  Lúc  nhỏ  tôi 

cũng  đã  từng  hủy  báng  kinh  tượng  Phật,  sau  này  vì  lo  sợ  loạn  lạc,  chiến 

tranh  nên  mới  thức  tỉnh  hối  cải  và  học  Phật.  Thế  nên  phải  biết  nếu  tu  học 

không thành, một khi chuyển thế thì sẽ chẳng biết đến khi nào mới được giải 

thoát. Ngày nay chúng ta rất may mắn nghe được Phật pháp, nếu chẳng cầu 

thoát ly thì còn đợi đến lúc nào nữa? Muốn cầu thoát ly nhưng lại khổ nhọc 

vì chẳng trừ khử được ba thứ chướng ngại kể trên, hỡi ôi, phải làm sao đây! 

Ðức Phật lấy từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa, đức Phật Thích Ca 

nói  về  pháp  Môn  Dư  Ðại  Ðạo  khuyến  khích  chúng  sanh  [phát  tâm  niệm 

Phật, phát nguyện] vãng sanh về thế giới Cực Lạc của đức Phật A Di Ðà. 

Phật giáo vô lượng, đức Phật A Di Ðà là từ bi đệ nhất, nguyện lực đệ 

nhất trong chư Phật, ngài biết rõ chúng sanh có đầy đủ ba thứ chướng  ngại 

kể trên  nên  ngài tùy thuận theo tâm của chúng sanh, tạo dựng  một thế  giới 

tên  là  Cực  Lạc,  dùng  nơi  đây  để  tiếp  dẫn  thần  thức  chúng  sanh  khắp  mười 

phương thế giới, về đó hưởng các niềm vui [và tu học] thành Phật. 

Cực Lạc thế giới là một thế giới khoa học phát triển. Khoa học chúng 

ta  biết  hôm  nay  còn  đang  trong  thời  kỳ  ấu  trĩ.  Phật  pháp  vô  biên,  trình  độ 

khoa  học  ở  Cực  Lạc  thế  giới  vượt  quá  xa  đến  nỗi  chúng  ta  chẳng  thể  nào 

nghĩ tưởng nổi. 

Chúng sanh muốn thành Phật luôn gặp ba thứ chướng ngại, nhưng nếu 

vãng sanh về Cực Lạc thế giới thì ba chướng ngại sẽ biến thành con đường 

thành Phật. 

Chúng sanh ở đây không có nhân mà muốn có quả chắc sẽ không đạt 

được quả. Cực Lạc thế giới thì tuy không có nhân nhưng có quả 7. Khi vãng 

sanh  rồi  thì  có  được  ba  mươi  hai  tướng  tốt,  sáu  thứ  thần  thông,  vô  lượng 

quang minh, vô lượng thọ mạng, chẳng sanh chẳng diệt. Chúng ta ở thế giới 

này  phóng  dật  sợ  phải  học  thì  sẽ  chẳng  đạt  được  pháp.  Còn  Cực  Lạc  thì 

thong  thả  cũng  học  được  pháp.  Phàm  khi  đi  du  ngoạn  ở  công  viên,  nghe 

tiếng gió thổi, tiếng chim hót cũng như được nghe pháp tu hành, còn ở đây 

thì gió thổi, chim kêu chẳng ai biết ý nghĩa gì hết, chỉ là âm thanh tạp loạn. 

Âm  thanh  ở  Cực  Lạc  thế  giới  đều  là  pháp  âm,  nghe  được  liền  hiểu  đạo  lý. 

Còn  người  không  biết  thì  gội  rửa  trong  ao  tám  công  đức  liền  khai  trí  huệ. 

Chúng  ta  ở  thế  giới  này  tâm  niệm  lục  trần  mải  mê  hưởng  dục  lạc  thì  nhất 

định chẳng thể nhập đạo, còn ở Cực Lạc thì tùy theo ý muốn liền nhập đạo. 

Nơi đây do khoa  học  phát  triển  nên cũng  có thể dùng phi cơ  để bay đi  nơi 

khác, nhưng nếu chẳng cẩn thận cũng có thể bị  mất mạng khi máy bay trục 

trặc. Còn cõi Cực Lạc chẳng có sự nguy hiểm đó, hết thảy đều tuỳ theo tâm 

chúng sanh có thể hưởng mọi thứ khoái lạc. 

Mức độ khoa học phát triển ở Cực Lạc thế giới người xưa nghe xong 

rất khó tin được, ngày nay nhờ cơ sở của khoa học hiện đại phát triển có thể 

giải thích phần nào về những sự thật này. Ngày nay thường thấy sàn nhà có 

lót gạch, cẩn dây đồng, người ta thường biết việc này học từ người Âu Tây, 

chẳng biết Cực Lạc thế giới đã có những thứ này lâu rồi, chỉ khác ở chỗ một 

bên  là  vàng  ròng,  còn  một  bên  là  dây  đồng,  …  Còn  về  điện  báo  vô  tuyến 

người xưa cũng chẳng tin, ngày nay đều là những đồ dùng hằng ngày, chẳng 

còn  lạ  lùng  gì  nữa.  Thiên  nhĩ  thông  ở  Cực  Lạc  thế  giới  vượt  trội  hơn  vô 

tuyến điện của chúng ta, tiếc vì phàm phu bị tình chấp chướng ngại, chỉ tin 

chuyện ở đây chứ chẳng chịu tin nơi kia. Người ta tin vô tuyến điện thực ra 

là  mê  tín  vì  chỉ  biết  ‘sự’  này  nhưng  chẳng  biết  ‘lý’  của  nó,  tuy  tin  chắc 

nhưng  vẫn  là  mê  muội.  Thế  nên  mê  hoặc  chỉ  tin  những  sự  việc  ở  thế  giới 

này,  niệm  niệm  chẳng  xả,  vì  thế  chẳng  chấp  nhận  khoa  học  [phát  triển]  ở 

Cực Lạc thế giới. 

Sự  giàu  sang  hoa  lệ  ở  Cực  Lạc  thế  giới  nói  hoài  chẳng  hết,  nói  đại 

khái thì có thể kể về những sự hưởng thụ sau đây: 

Nói đến  nơi cư trú  thì ở đó có  lầu đài  làm bằng  thất bảo, chẳng phải 

chỉ  có  những  đồ  trang  trí  bên  ngoài  mới  làm  bằng  thất  bảo,  mà  bất  cứ  vật 

liệu kiến trúc gì cũng làm bằng thất bảo, chẳng phải như nhà ở đây làm bằng 

gỗ,  xi  măng,  gạch,  ngói.  Cõi  Cực  Lạc  không  có  lầu  cao,  nếu  có  thì  những 

căn lầu cao chọc trời ở đây cũng không sánh bằng? 

Nói về thức ăn, mỗi hạt ngũ cốc của chúng ta ở đây đều phải trồng trọt 

cực khổ mới có được. Những người giàu có, mỗi ngày đều đến tiệm ăn cũng 

phải coi thực đơn rồi chọn  món ăn. Còn thức ăn ở cõi Cực  Lạc, có đầy  đủ 

trăm món ngon lạ, vừa khởi ý niệm liền hiện ra trước mặt, ăn xong liền biến 

mất, chẳng phải rửa chén bát, nồi niêu xoong chảo. 

Nói  về  y phục, chúng ta phải đo kích thước đàng hoàng rồi  mới  may 

mặc,  rất  là  phiền  phức,  lại  dễ  bị  dơ  bẩn,  hư rách.  Còn  y  phục  cõi  Cực  Lạc 

hình  dáng,  màu  sắc  đều  tùy  tâm  sở  thích,  tự  nhiên  hóa  thành,  vĩnh  viễn 

chẳng dơ bẩn, hư rách. 

Nói  về  phương  tiện  giao  thông,  ở  đây  chúng  ta  cần  có  rất  nhiều  thứ, 

thí dụ như xe, tàu, máy bay. Còn ở cõi Cực Lạc chẳng cần gì cả, khi chúng 

ta ở trong nhà, nếu muốn đi tới nơi nào, chẳng cần bước ra khỏi cửa, cả căn 

nhà  liền  bay  đến  chỗ  muốn  đến.  Nếu  nói  tường  vách  che  lấp  không  thấy 

ngoại  cảnh  thì  tường  vách  liền  tự  động  biến  mất,  hiện  ra  hoa  sen  lớn  chở 

chúng ta đi. Nếu sợ gió thì tường vách liền hiện ra. Tất cả đều là những máy 

móc kỳ diệu chuyên chở người ta, muốn đến thế giới phương khác, vừa khởi 

ý niệm liền đến nơi, vừa nhanh chóng vừa an toàn. 

Trên  đây  là  nói  đại  khái  về  y  phục,  thức  ăn,  chỗ  ở,  phương  tiện  di 

chuyển.  Nếu  để  ý  so  sánh  liền  biết  sự  khác  biệt  giữa  hai  thế  giới.  Thức  ăn 

của  chúng  ta  đều  sanh  trưởng  từ  đất  đai  ô  uế.  Những  thịt  cá  động  vật  làm 

thức ăn cho con  người, trong thân thể có  đủ thứ trùng, bọ, phẩn  uế, độc tố. 

Chúng  ta  dùng  nước  đã  được  lọc  sạch,  tuy  chẳng  có  ký  sinh  trùng,  nhưng 

cũng có quá nhiều chất hóa học, chẳng có chất nào không có hại tới thân thể. 

Ở  thế  giới  chúng  ta  tuy  có  máy  truyền  hình  có  thể  thâu  hình  và  âm 

thanh từ những nơi xa, nhưng còn phải mắc công lấy tay bấm vào máy, còn 

thế giới Cực Lạc trên mỗi một bông hoa, một lá cây đều có thể nhìn thấy vô 

lượng  thế  giới.  Cả  ngày  đều  có  âm  nhạc  vi  diệu  phát  ra,  nếu  không  thích 

nghe  thì  âm  thanh  đó  tự  nhiên  ẩn  mất,  tuy  mình  không  nghe  nhưng  người 

khác vẫn có thể nghe được. 

Thế  giới  chúng  ta  cũng  có  ao  nước,  dưới  đáy  lót  bằng  gạch,  rất  trơn 

trợt, nếu không cẩn  thận trượt té sẽ bị thương. Còn ao  nước ở cõi Cực  Lạc 

đều  do  vật  báu  làm  thành,  dưới  đáy  ao  có  toàn  cát  vàng,  nếu  ai  cảm  thấy 

cứng quá đâm vào chân khó chịu thì cát ấy liền trở thành mềm  mại. Ngược 

lại ai cảm thấy quá mềm thì cát ấy sẽ trở thành cứng. Nước trong ao chẳng 

dơ bẩn như nước ở đây, lạnh nóng bất thường. Nước ao cõi Cực Lạc có đầy 

đủ  tám  công  đức,  ai  muốn  lạnh  thì  nước  liền  lạnh,  ai  muốn  nóng  thì  nước 

liền nóng, ai muốn cạn, muốn sâu, nước đều biến thành vừa ý người đó. 

Ngày  nay  khoa  học  phát  triển,  một  ngày  có  thể  đi  ngàn  dặm,  con 

người  hưởng  thụ  vật  chất  càng  ngày  càng  tăng  thêm,  [nhìn  từ  một  góc  độ 

nào đó] thì cũng có thể nói là khá sung sướng . Nhưng thọ mạng chúng sanh 

quá ngắn, hưởng thụ chưa được bao lâu liền phải chết mất. Còn cõi Cực Lạc 

vĩnh viễn không phải lo lắng về cái chết, chỉ hưởng thọ mọi điều vui sướng 

mãi cho tới khi thành Phật. Thử nhìn về sự học Phật, cõi này của chúng ta đủ 

mọi gian khổ, thí dụ như học Thiền nhất định phải tham thiền chết lên chết 

xuống cũng chỉ chứng tới mức A La Hán. Còn vãng sanh Cực Lạc thì hưởng 

hết mọi thứ vui sướng cũng có thể chứng được Vô Thượng Bồ Đề. 

Sự thù thắng của cõi Cực Lạc là như vậy, [chúng ta] nên hỏi làm sao 

mới  vãng sanh  về đó được? Giáo chủ cõi  Cực  Lạc  là đức  Phật  A Di Đà đã 

nghe thấy hết tâm thanh của mọi chúng sanh, chúng ta chỉ cần chí tâm niệm 

A Di Đà  Phật thì  liền cảm  ứng đạo  giao cùng  đức Phật, đến  lúc  lâm chung 

đức Phật A Di Đà liền đến tiếp dẫn vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Trên mặt 

Sự  tuy  đơn  giản  như vậy, thực  hành cũng  cần  phải theo ba  yếu quyết. Thứ 

nhất là Tín, nếu làm giống như đã nói thì là tin chắc chẳng nghi. Thứ nhì là 

Nguyện,  lúc  lâm  chung  không  chịu  lên  cõi  trời  làm  Ngọc  Hoàng.  Thế  giới 

Lưu Ly ở đông phương, thế giới thượng phương của Phật Di Lặc, hoàn cảnh 

tuy tốt đẹp chúng ta cũng không phát  nguyện sanh  về đó, chỉ  nguyện  vãng 

sanh  về tây phương Cực  Lạc thế  giới. Thứ ba  là  Hạnh,  niệm  câu Phật  hiệu 

này  tới  lúc  [giữ  chặt  trong  tâm  mãi]  không  đánh  mất  là  được.  Tâm  chúng 

sanh loạn, lúc tỉnh tạp niệm nhiều, lúc ngủ lại nằm mộng, học Phật phải dẹp 

trừ tâm loạn đó; Học Thiền và những pháp môn khác, trải qua hết mọi gian 

khổ, dần dần đoạn Hoặc, trải qua nhiều năm nhiều kiếp tu hành, mới có thể 

nói là có thành tựu. Niệm Phật chẳng cần phải đoạn Hoặc, chỉ cần vãng sanh 

về  thế  giới  Cực  Lạc  liền  thành  tựu  ngôi  bất  thoái.  Nếu  niệm  tới  mức  đoạn 

Hoặc chứng chân, tức là minh tâm kiến tánh, tâm tức là Phật. 

Tín Nguyện Hạnh là ba yếu quyết của sự tu hành, cũng là ba món tư 

lương cho sự vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Đó là chánh hạnh, ngoài chánh 

hạnh  ra  còn  phải  cần  trợ  hạnh,  tức  là  đừng  làm  các  việc  ác,  vâng  làm  các 

việc lành. Cả hai chánh và trợ đều song tu, giống như hai cánh của con chim, 

chẳng thể thiếu thứ nào. Những đồng tu cũ ở Đài Trung, xét về chánh hạnh 

chỉ làm được bảy phần mười, trợ hạnh còn ít hơn nữa, tham Hoặc đầy đủ, tu 

hành  như  vậy  làm  sao  thành  tựu  cho  được.  Niệm  Phật  cũng  như  quét  nhà, 

tham  Hoặc  ví  như  rẩy  bụi,  vừa  quét  vừa  rẩy  bụi,  vậy  thì  làm  sao  cảm  ứng 

đạo giao cùng Phật,  làm sao  minh  tâm kiến tánh cho  được. Do đó cần phải 

chánh trợ song tu thì mới đầy đủ. 

---o0o--- 

II. Ý nghĩa chính yếu của Tịnh Pháp giải thoát 

 Giảng tại Liên Xã Ðào Viên 

 Ðệ tử An Thọ kính ghi 

Ðã biết chúng ta cần phải tu hành theo lời Phật dạy, tu hành cần phải 

có  chứng  nghiệm.  Không  có  chứng  nghiệm  thì  chẳng  đáng  tin.  Chứng 

nghiệm tức là giải thoát. Trước  mắt có thể lìa khổ được vui, sau này có thể 

vãng sanh Tây phương. Giải thoát là chẳng phải chịu các sự đau khổ, không 

phải chịu sanh tử trong Tam giới, chuyện này phải có duyên mới làm được. 

Các sự đau khổ vốn rất nhiều, khi nào được giải thoát thì mới giải quyết vấn 

đề  [chấm  dứt  đau  khổ],  do  đó  mong  cầu  giải  thoát  là  một  chuyện  vô  cùng 

quan trọng. 

Đức Phật dạy  rất  nhiều  pháp  môn,  hết thảy đều phải đoạn  Hoặc (chế 

ngự phiền  não) mới được giải  thoát. Tịnh  pháp  (Pháp  môn Tịnh Ðộ) chẳng 

nằm trong tám  vạn bốn  ngàn pháp  môn  mà là do Phật đặc biệt  lập ra nhằm 

khế hợp căn cơ của chúng sanh trong thời Mạt pháp. Vì vậy cũng dính dáng 

với chuyện đoạn  Hoặc,  nếu  vậy thì tại sao  gọi  là Tịnh  Pháp?  Thiệt  ra  Tịnh 

Pháp  không  nhất  định  phải  đoạn  Hoặc,  không  cần  phải  đoạn  Hoặc  cũng 

được, đây  là điểm đặc biệt của Tịnh  Pháp. Ngoài pháp  môn  Tịnh Ðộ  ra thì 

phải đoạn  Hoặc, dù chỉ còn  một tí  Hoặc chưa đoạn thì cũng  không thể  liễu 

sanh tử. Người không học Phật không tin pháp môn Tịnh Ðộ, ngay cả phần 

đông người học Phật đều chẳng tin, vì vậy phải nói rõ nghĩa lý này thì  mới 

có lòng tin chân thật. Không thôi thì có nhiều người tu Tịnh Ðộ cũng chẳng 

hiểu lý này, cũng vẫn mê tín, thế thì không thể thành công. 

Mọi  người đều biết đức Phật  A Di Ðà  [mà chúng ta] cúng dường tại 

[chánh điện trong] Liên Xã chẳng ở tại thế giới này mà tại Tây Phương Cực 

Lạc thế  giới.  Hoàn cảnh thế  giới Cực  Lạc  như thế  nào?  Kinh  A Di Ðà  nói: 

 ‘Ðều do bảy báu làm thành’ chẳng giống như thế giới Sa Bà đều do đất, cát 

làm thành. Vì  vậy thế giới Cực  Lạc tốt đẹp hơn thế giới chúng  ta gấp  ngàn 

vạn lần, ai có thể về thế giới tốt đẹp như thế? 

Trả lời: người nào tu thì người đó sẽ về. 

Tu pháp nào? Tu pháp môn Tịnh Ðộ. 

Tu như thế nào? Nói vắn tắt thì là niệm “Nam Mô A Di Ðà Phật”. 

Có  phải  chỉ  niệm  A  Di  Ðà  Phật  là  được  rồi?  Không  được!  Còn  một 

chút phiền toái, phải niệm đến mức nhất tâm bất loạn – nghĩa là chỉ có A Di 

Ðà Phật trong tâm, ngoài ra không có tâm nào khác – thì mới được, cũng tức 

là  niệm  đến  mức  ngũ  dục  lục  trần  đều  chẳng  quyến  rũ  nổi  thì  mới  được, 

chuyện này chẳng dễ. Vậy thì niệm như thế nào mới được nhất tâm bất loạn, 

không niệm thì không được phải không? Lý này khó hiểu, nhưng phải hiểu, 

không thôi thì niệm không đúng pháp, [như vậy] cũng là mê tín, cũng chẳng 

thể thành công. 

Lý do chúng ta không đạt được nhất tâm là vì chúng ta có Hoặc, Hoặc 

là  gì?  Hoặc  tức  là  mê  hoặc  điên  đảo,  bản  tánh  của  chúng  ta  đã  bị  vô  minh 

bao phủ chẳng  phát ra  quang  minh,  người xưa  nói ‘mê  mất bản  tánh’. Như 

vậy thì  hồ đồ,  u  mê, chẳng biết  làm  việc thiện. Chẳng  làm  việc thiện thì  tư 

cách làm người cũng chẳng đủ, làm sao có thể vãng sanh, giải thoát, chứng 

quả vị Phật được? Do đó những gì tương phản với ‘nhất tâm’ đều là ‘Hoặc’, 

cần  phải  đoạn  chúng.  Bất  luận  pháp  môn  nào  do  Phật  dạy  đều  phải  đoạn 

Hoặc, đoạn Hoặc thì sẽ thành công, không đoạn thì chẳng thành công. 

Chúng  ta  mê  hoặc  rất  nhiều,  chủ  yếu  là  hai  thứ:  Kiến  Hoặc  và  Tư 

Hoặc. Kiến Hoặc là ý kiến mê hoặc điên đảo, kiến giải không đúng. Tu hành 

phải  cầu  chứng  quả,  nếu  đi  lạc  đường  thì  làm  sao  chứng  quả?  Kiến  Hoặc 

chia ra năm loại: Thân kiến, Biên kiến, Giới thủ kiến, Kiến thủ kiến, Tà kiến. 

Nêu một thứ có thể bao gồm những thứ còn lại, thí dụ Thân kiến: thân vốn 

chẳng có, thân vốn chẳng phải là tôi, coi thân này là ‘tôi’ thì đó là Hoặc. Lý 

này  khó  hiểu,  người  ta  thường  nói:  ‘Người  nào  đó  ngã  kiến  rất  nặng’,  và 

‘Muốn  trừ  phiền  não  thì  phải  vô  ngã’.  Khổng  Tử  cũng  dứt  tuyệt  những 

chuyện “ý, tất, cố, ngã”, nêu gương “vô ý, vô tất, vô cố, vô ngã” 8. Bất luận 

chúng  ta  làm  việc  gì,  đặt  một  chữ ‘Ta’  đi  đầu  thì  đều  là  ác.  Chỉ  có  Ta  mà 

không có người khác thì công việc làm sao làm cho tốt đẹp được, có Ta thì 

tất cả lợi ích đều phải gom về Ta, người khác nhất định phải chịu thiệt thòi. 

Chuyện lớn nhỏ gì cũng giữ cái tâm cho mình trước thì đó là ‘ngã kiến’, là 

một  căn  bịnh  nặng  nhất,  người  học  Phật  gọi  là  ‘Thân  kiến’;  khi  trừ  bỏ  cái 

‘Ta’ thì thân cũng không còn nữa. Phàm người tu Tịnh Ðộ đều biết khi vãng 

sanh  về Cực  Lạc thế  giới cũng có  một cái thân.  Thân con  người  là  một  vật 

xấu xa, ô uế nhất, bảy khiếu9 đều chẳng sạch, hôm nay chết đi ngày mai liền 

sanh  giòi,  hạt  giống  tinh  cha  huyết  mẹ  chẳng  tịnh,  lúc  sanh  ra  cũng  chẳng 

sạch. Còn ở Cực Lạc thế giới là hóa sanh từ hoa sen, thân thể thanh tịnh. Hai 

thân thanh tịnh và thân xương thịt phàm phu không thể tồn tại cùng lúc, bạn 

muốn có thứ nào? Tâm đặt ở đây thì có thân này, tâm đặt để ở Tây phương 

thì sẽ có thân của người cõi Cực Lạc. Nhưng có người nào chẳng yêu thương 

cái thân giả tạm trước mắt? Nếu chẳng phá cửa ải ‘thân kiến’ này thì chẳng 

thể  vãng sanh Tây phương Cực  Lạc thế  giới. Ngược  lại nếu bạn không  yêu 

thương cái thân giả tạm này, tâm bạn sẽ từ từ chẳng đặt nơi đây mà đặt nơi 

cõi Cực Lạc, vậy thì sẽ vãng sanh được. Nghĩa lý của cái ‘thân’ và ‘Ta’ này 

phần đông người ta đều nghe nói đến nhưng hiểu được chẳng nhiều, như vậy 

tức là mê hoặc, như vậy làm sao thành tựu, chỉ có một chuyện này cũng rất 

khó làm rồi, huống chi bốn thứ còn lại đều chẳng dễ phá trừ. 

Kế đó là Tư Hoặc, cũng có năm loại, Tư Hoặc là gì? Là những gì chấp 

chứa trong tâm, vĩnh  viễn chẳng phá trừ, thứ nhất là ‘Tham’. Chúng ta  vừa 

thấy vật gì liền yêu mến vật đó, ưa thích có mức độ nặng nhẹ, [thí dụ] tôi ưa 

chùi mồ hôi, ưa là còn nhẹ, nặng thì gọi là tham, nếu chúng ta chẳng muốn 

thoát ly tam giới thì cứ tham. Tam giới gồm có sáu tầng trời Dục giới, mười 

tám  tầng  trời  Sắc  giới,  bốn  tầng  trời  Vô  Sắc  giới,  tổng  cộng  hai  mươi  tám 

tầng trời. Thử hỏi chư vị: chúng sanh tham những gì? Người nào ở Sa Bà thế 

giới  đều  tham  năm  thứ.  Thứ  nhất  là  tiền  tài:  vàng  bạc  châu  báu  người  nào 

chẳng thích? Thứ hai là tình yêu nam nữ: nếu chẳng thích thì chẳng có nam 

nữ.  Thứ ba  là  danh  lợi:  thử  hỏi  ai  chẳng  bận  rộn  vì  danh  lợi?  Thứ tư  là  ăn 

uống: người nào chẳng ăn uống? Thứ năm là ngủ nghỉ. Tham muốn năm thứ 

này  thì  chẳng  rời  khỏi  Tam  giới,  thường  xoay  vần  trong  vòng  lục  đạo. 

Ngược  lại [không  tham] sẽ chẳng bị kẹt trong  Tam  giới. Người tu  Tịnh Ðộ 

có thể không đoạn Hoặc nhưng tham và thân kiến nhất định phải dứt trừ. Ở 

thế giới Sa Bà đầy dẫy tài - sắc - danh - thực - thùy, thế giới Cực Lạc chẳng 

có những thứ này, vì vậy trước hết phải đoạn dứt ‘lòng tham’. 

Người chẳng tu Tịnh Ðộ phải đoạn dứt tổng cộng một trăm chín mươi 

ba phẩm Kiến Tư Hoặc; chúng sanh trong Tam giới chẳng biết đến Kiến Tư 

Hoặc, [phần đông đều] mê hoặc điên đảo, chẳng hiểu rõ nghĩa lý. Thế nào là 

chẳng hiểu rõ nghĩa lý? Như chúng ta ngày nay thọ khổ báo, thọ quả báo đều 

là  do  những  ác  nghiệp  đã  tạo  trong  kiếp  trước  tích  tụ  lại,  đây  là  Khổ  Ðế. 

Muốn  không  thọ  khổ  thì  phải  làm  sao?  Phải  cầu  không  sanh  không  diệt, 

muốn  đạt  được  không  sanh  không  diệt  thì  phải  tu  đạo.  Lúc  đức  Phật  thành 

đạo và bắt đầu chuyển pháp luân, Ngài đã giảng về Tứ Ðế: Khổ, Tập, Diệt, 

Ðạo.  Căn  tánh  thông  thường  của  chúng  ta  suốt  tám  mươi  năm  cũng  không 

đoạn  được  một  phẩm  Kiến  Hoặc,  có  thể  đoạn  một  phẩm  Kiến  Hoặc  trong 

tám mươi năm đã thuộc về thượng căn rồi. Thế thì muốn đoạn một trăm chín 

mươi ba phẩm  Kiến  Tư Hoặc phải  mất  mấy  ngàn  vạn  năm, dù đã đoạn dứt 

một trăm chín mươi hai phẩm xong, còn một phẩm chưa đoạn thì vẫn chưa 

thoát ly sanh tử, chưa thoát khỏi Tam giới, thế mới nói tự lực rất khó thành 

tựu và đòi hỏi phải có thời gian rất dài. 

Pháp  môn  Tịnh  Ðộ có  hai  lực, cần có tự lực trước rồi sau đó  mới có 

tha  lực  giúp đỡ -- tức  là sức  mạnh của A  Di Ðà Phật. Phật biết chúng sanh 

thành tựu khó khăn  nên đại  từ  đại bi đến  để giúp đỡ, chúng ta cầu  thoát  ly 

Tam  giới  vậy  thử  hỏi  rời  khỏi  Tam  giới  rồi  đi  về  ở  đâu?  A  Di  Ðà  Phật  là 

người kỹ sư  xây dựng  Tây phương Cực  Lạc thế  giới cho chúng ta  về đó tu 

học. 

Làm thế nào để vãng sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới? Kinh  A 

Di Ðà nói ‘nhất tâm bất loạn’ tức là đoạn được một trăm chín mươi ba phẩm 

Kiến  Tư  Hoặc,  bảy  ngày  có  thể  thành  tựu,  lúc  lâm  chung  tâm  chẳng  điên 

đảo, liền được vãng sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới, dù lúc lâm chung 

chẳng có  người trợ  niệm cũng được  vãng  sanh  mà còn được Thượng phẩm 

Thượng sanh. 

Muốn đoạn Hoặc nhất định phải có công phu định lực, chúng ta không 

dễ  gì  làm  được.  Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  có  một phương  pháp  đặc  biệt,  phương 

pháp này đối với người tu theo pháp môn khác cũng vô dụng, chỉ có tu pháp 

môn Tịnh Ðộ mới dùng được, pháp đó là phục Hoặc (Chế ngự phiền não) thì 

cũng có thể  vãng sanh. ‘Hoặc’ chẳng dễ đoạn, chúng  như hạt  giống sẽ  nảy 

mầm,  như  vậy  không  hỏng  việc  sao.  Người  tu  Tịnh  Ðộ  chẳng  cần  đoạn 

Hoặc,  nhưng  cần  chấm  dứt  không  làm  những  việc  ác  trước  đây,  cứ  để 

nguyên  như  vậy  đừng  đụng  tới,  chỉ  cần  cho  nó  không  phát  tác,  không  nảy 

mầm. Cứ một mạch niệm A Di Ðà Phật, miệng niệm, tai nghe [Phật hiệu] lọt 

vào tâm,  hết thảy  những  mê  hoặc điên đảo gì cũng dùng câu  A Di Ðà Phật 

đè  xuống,  đến  lúc  lâm  chung  tất  cả  những  hạt  giống  thiện  mà  chúng  ta  đã 

làm (hạt giống Phật), và hạt giống ác (những việc ác làm lúc trước) chứa hết 

trong thức điền thứ tám, [những hạt giống thiện này nhiều nên bao trùm, che 

phủ  hết  hạt  giống  ác].  Vì  bao  phủ  bên  ngoài  nên  hạt  giống  Phật  nhảy  ra 

trước, Phật bèn phóng quang tiếp dẫn hạt giống tự tánh Phật này (chẳng tiếp 

dẫn hạt giống ác). Ðây gọi là ‘chế ngự phiền não’, chưa đoạn Hoặc mà vãng 

sanh về Tây phương Cực Lạc thế giới. Các pháp môn khác cũng có nói đến 

‘chế ngự phiền não’ nhưng chẳng có hiệu quả, vì đè nơi nào thì nó khôi phục 

lại ở đó, chỉ có pháp môn Tịnh Ðộ có thể đạt được hiệu quả. 

Sức  mạnh của  Phật  A Di Ðà to  lớn,  nghiệp lực của chúng sanh cũng 

lớn, nghiệp báo lúc vãng sanh vẫn chưa dứt, vẫn còn hạt giống ác nên gọi là 

đới  nghiệp  vãng  sanh,  vãng  sanh  rồi  mới  đoạn  Hoặc.  Vì  cõi  Cực  Lạc  đã 

không  còn  sanh  tử,  thọ  mạng  chúng  sanh  nơi  đó  vô  lượng,  quang  minh  vô 

lượng, tự nhiên sẽ mở mang trí huệ, lúc bấy giờ hạt giống A Di Ðà Phật sẽ 

hoàn toàn hiện lên. Sự hưởng thọ ở cõi ấy vô cùng thù thắng, sự phú quý nơi 

cõi Sa Bà này chẳng sánh bằng; ngoài ra người vãng sanh đến cõi ấy có sáu 

thứ thần thông, muốn lên mặt trăng cũng dễ như lật bàn tay, dù xa cách tám 

hành tinh thì trong khoảng thời gian búng ngón tay liền đến được, chẳng cần 

mất  công  sức  như  chúng  ta  ngày  nay.  Ngoài  ra  còn  đạt  được  ‘một  đời  Bổ 

Xứ’, tức là vãng sanh chẳng bao lâu liền thành ‘Hậu Bổ Phật’, chẳng bao lâu 

sẽ thành Phật, thành Phật xong thì giống như A Di Ðà Phật vậy. 

---o0o--- 

III. Bài Ký theo thầy nghe pháp 

 Giảng trong chuyến hoằng pháp tại Ðông Thế 

 Ðệ tử Hoàng Khiết Di kính ghi 

Ðạo tràng  là  nơi để cầu đạo,  mọi  người đến đạo tràng  nếu chẳng cầu 

đạo mà chỉ muốn tìm náo nhiệt, vậy thì chẳng đạt được lợi ích gì cả. 

‘Ðạo’  là  gì?  ‘Ðạo’  ai  cũng  có  nhưng  chẳng  ai  biết,  thế  nên  phải  cầu 

đạo.  Hiện  nay  có  ‘đạo’  hiện  nay,  tương  lai  có  ‘đạo’  tương  lai,  nói  như  vậy 

thì phải chăng là có hai ‘đạo’? Chẳng phải, chỉ có một ‘đạo’ chẳng phải hai. 

Lấy việc leo thang làm thí dụ, bước lên một nấc là cũng gọi là bước vào đạo, 

bước lên mười nấc cũng gọi là bước vào đạo, đạo chỉ có sâu cạn chứ chẳng 

phải có hai thứ đạo. Như việc lên lầu hai, vừa bước lên hai nấc hoặc năm nấc 

thang xong rồi đứng lại, đây gọi là không đạt đạo, chẳng được rốt ráo, phải 

đi [hết cầu thang] lên lầu trên thì mới gọi là đạt đạo. Cho nên mọi người học 

thì  phải  học  đến  cùng,  nếu  học  nửa  chừng  rồi  bỏ,  học  chẳng  đến  đâu  đứng 

nửa đường đi tới đi lui thì chẳng có ích gì hết, nên biết ‘cầu đạo’ phải ‘đắc 

đạo’, việc này rất quan trọng. 

Tam  tạng  kinh  điển  trong  Phật  pháp  nhiều  như  mây  khói  trên  biển, 

đức  Phật  đã  tuyên  thuyết  hết  bốn  mươi  chín  năm.  Dùng  thời  gian  ngắn  để 

nói  hết  Tam  Tạng  là  một  việc  không  thể  nào  làm  được.  Nếu  nói  các  bạn 

đồng tu phải từng bước tu tập đến cùng được không? Ðương nhiên là được. 

Nhưng tâm lý cần phải có nghị lực, nghị lực tức là tâm kiên trì, gặp chuyện 

vui  gì cũng chẳng thay đổi,  gặp chuyện  gì bất trắc, cản trở cũng chẳng  nản 

chí,  được  vậy  thì  sẽ  thành  công.  Muôn  vàn  chẳng  thể  nhìn  thấy  một  thoi 

vàng  liền  sanh  tâm  ưa  thích,  đạo  tâm  bèn  mất  hết.  Lúc  gặp  phiền  não  bèn 

sanh tâm ưu sầu, đạo tâm cũng thụt  lùi,  vậy thì không được. Phải chẳng bị 

hoan  hỷ  và  phiền  não  chi  phối,  luôn  hướng  về  trước  chẳng  lùi.  Thiệt  ra 

người  có  nghị  lực  như  vậy  rất  ít.  Cũng  vì  phần  đông  người  ta  rất  khó  làm 

được  nên  có  câu  nói:   ‘Ðường  trở  về  không  hai,  phương  tiện  có  rất  nhiều 

 cửa’,  có  một  phương  pháp  đặc  biệt  chẳng  cần  phải  khắc  phục  nhiều  khó 

khăn  mà  vẫn  có  thể  đạt  được  ‘đạo’.  Có  chuyện  dễ  dàng,  tiện  nghi  như  vậy 

sao? Có, nhưng phải coi bạn tin hay không? 

Trước  khi  nói  rõ  về  phương  pháp  đặc  biệt  này  thì  phải  trình  bày 

những  vấn đề  liên quan. Phải biết học Phật  muốn  học đến  nơi đến chốn thì 

phải đoạn ‘Hoặc’ chứng ‘Chân’. Trước tiên phải đoạn  Kiến Tư Hoặc. Kiến 

Tư Hoặc là gì? Kiến Tư Hoặc có hơn một trăm sáu mươi phẩm, rất khó hiểu 

rõ, cũng vì rất khó hiểu rõ nên đoạn chúng càng khó hơn. Trong kinh có thí 

dụ  muốn đoạn một phẩm Hoặc giống như ngăn chận dòng nước chảy mạnh 

rộng đến bốn mươi dặm, khó đến như vậy. Do đây có thể biết đoạn Hoặc rất 

khó. Nếu hỏi cá nhân tôi chín mươi sáu tuổi, học Phật đã hơn bảy mươi mấy 

năm, đoạn được bao nhiêu phẩm Hoặc? Nói thiệt với chư vị, một phẩm Hoặc 

tôi cũng chưa đoạn  được. Nhưng tôi có pháp  môn đặc biệt’, pháp  môn đặc 

biệt gì vậy? Khỏi phải dùng cả bảy mươi năm, chỉ cần tám năm, mười năm, 

hoặc ba tháng ngay trong đời này thì có thể thành công. ‘Có chuyện tiện lợi 

như vậy sao?’ Có chứ! Pháp  môn đặc biệt này chính là pháp  môn Tịnh Ðộ. 

Pháp  môn  tiện  lợi  như  vậy  nhưng  rất  khó  tin.  Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  này  bao 

trùm  hết  ba  căn,  lợi  độn  đều  thích  hợp,  hơn  nữa  là  chỗ  quay  về  của  ngàn 

kinh  vạn  luận.  Cá  nhân  tôi  đã  tu  học  theo  rất  nhiều  phương  pháp  nhưng 

chẳng đi đến đâu, chỉ có thể nương nhờ pháp môn đặc biệt này mà thôi. 

Ðược  pháp  môn  Tịnh  Ðộ  này  có  ích  lợi  gì?  Ích  lợi  quá  nhiều  không 

thể dùng  lời  nói  và  văn tự diễn  tả, cũng chẳng  thể suy  nghĩ  mà có thể  hiểu 

rõ, chỉ có thể dùng câu ‘không thể nghĩ bàn’ này để hình dung. Bây giờ tôi 

đặt ra một câu hỏi để quý vị tham khảo. Thử hỏi có ai biết được chuyện sanh 

tử  của  mình không?  Trong  lục  đạo  đời  này  làm  người,  đời  sau  không  nhất 

định sẽ làm người được đâu, có thể sẽ đi làm quỷ, biến thành súc sanh, hoặc 

đọa địa ngục cũng không chừng. Nếu thường ngày có làm những việc thiện 

to  lớn, đời sau có thể sanh  lên cõi trời  làm  Thượng Ðế.  Làm  xong Thượng 

Ðế đợi đến khi những ác nhân quá khứ hiện tiền thì vẫn phải luân hồi tới lui 

trong  sáu  nẻo,  chứ  chẳng  phải  làm  người  thì  vĩnh  viễn  làm  người,  Thượng 

Ðế  vĩnh  viễn  làm  Thượng  Ðế,  ai  cũng  phải  chuyển  dời,  vĩnh  viễn  luân  hồi 

chẳng dừng, đó  gọi  là sáu  nẻo  luân  hồi. Nói  vậy  nếu chưa ‘đắc đạo’ thì tốt 

nhất là đừng chết. Vì nếu chết đi thì chẳng biết đời sau sẽ biến thành sinh vật 

gì  !  Trong kinh  ví  lục đạo  như biển khổ,  ở trong  lục đạo cũng  như trôi  lăn 

trên  biển  khổ  luôn  luôn  trồi  lên  hụp  xuống.  Học  Phật  đắc  được  đạo  rồi  thì 

khỏi phải chịu nỗi khổ luân hồi, đó gọi là chẳng sanh chẳng diệt. Pháp môn 

Tịnh Ðộ là biện pháp tốt nhất để thoát ly luân hồi. 

‘Học Phật’ chẳng giống ‘Phật học’, học Phật là chúng ta y theo lời dạy 

của đức Phật mà làm. Phật học nghĩa là tìm hiểu kinh điển Phật pháp, tuy là 

hiểu rõ nhưng chẳng  học  và  làm theo. Ngày  nay có rất  nhiều  người  nghiên 

cứu  Phật  học,  người  học  Phật  thì  chẳng  nhiều,  giống  như  nói  về  thức  ăn, 

đếm của báu, chẳng có ích gì hết. Cho nên hiểu Phật, học xong thì phải làm, 

phải tu. Thế thì pháp môn Tịnh Ðộ phải học như thế nào? Tu như thế nào? 

Pháp môn Tịnh Ðộ đơn giản và dễ dàng nhất, đó tức là pháp trì danh, 

niệm  ‘A  Di  Ðà  Phật’.  Tuy câu  này  đơn  giản,  dễ  dàng  nhưng  đạo  lý  và  nội 

dung vô cùng thâm diệu. Vì vậy nên đức Thế Tôn gọi pháp môn này là pháp 

môn khó tin. Trong kinh Di Ðà nói [cõi Cực Lạc] có ‘chúng điểu diễn pháp’ 

(loài chim nói pháp), những con chim này đều do Phật A Di Ðà muốn tuyên 

lưu pháp âm nên biến hóa làm nên. Ngoài ra hoa sen trong ao thất bảo cũng 

vậy. Niệm Phật vãng sanh chẳng phải là hôm nay niệm Phật, ngày mai vãng 

sanh, không có tiện nghi  như vậy.  Hơn  nữa sanh đến  Tây Phương Cực  Lạc 

thế  giới  chẳng  phải  lập  tức  thành  Phật.  Sau  khi  vãng  sanh  ở  trong  hoa  sen 

tùy theo công phu tu tập chia thành chín phẩm. Có người lập tức hoa nở thấy 

Phật, có người qua một đêm thì hoa nở, có người một ngày một đêm thì nở, 

có  người  nhiều  kiếp  mới  nở.  Ở  tại  đó  tu  hành,  đoạn  Hoặc,  sẽ  chẳng  thoái 

chuyển vì hoàn cảnh tốt đẹp, nhờ được chư Phật hộ niệm, lại còn có lợi ích 

của  chư thượng  thiện  nhân  ở  chung  một  chỗ.  Những  lợi  ích  này  trong  một 

thời  gian  ngắn  không  thể  nói  rõ  hết  được.  Nếu  quý  vị  muốn  biết,  có  thể 

nghiên cứu kinh Di Ðà thì sẽ hiểu rõ. Thế thì [thử hỏi] ‘Pháp  môn  này ông 

đã được hay chăng?’. Tôi đã được rồi, là do Ấn Quang đại sư -- thầy của tôi 

dạy  tôi  đấy.  Quý  vị  nên  xem  Gia  Ngôn  Lục  của  Ấn  Tổ  thì  tự  nhiên  sẽ  tin 

ngay. Vì thời  gian có  hạn  nên tôi không  thể  nói  nhiều, chỉ  mong  những  lời 

này sẽ giúp  mọi  người tin sâu Tịnh  Ðộ, từ đấy định tâm  một chỗ, nhất tâm 

niệm Phật A Di Ðà, tương lai thoát ly luân hồi vãng sanh Cực Lạc thế giới. 

---o0o--- 

IV. Nhớ Phật Niệm Phật 

 Giảng tại Phong Nguyên, Năm Dân Quốc bảy mươi ba (1984) 

 Ðệ tử Hoàng Khiết Di kính ghi 

Trong Phật pháp vốn chẳng có tông phái gì cả, vì trong thời mạt pháp 

căn tánh chúng sanh kém cỏi, trí huệ chẳng bằng lúc trước nên cần phải chọn 

lựa  phương  pháp  tu  học  cho  thích  hợp.  Phật  dạy  ‘Thời  mạt  pháp  Tịnh  Ðộ 

thành tựu’, chúng ta cần phải nương theo lời dạy của đức Phật mà tu. Pháp 

môn  Tịnh Ðộ  là pháp  môn  nhị  lực, tu  hành  nương sức  lực của Phật  và sức 

lực của mình. Nhưng trong ngàn người khó tìm được vài người chân chánh 

tin tưởng pháp môn Tịnh Ðộ, phần đông mọi người đều tin sơ sài, chẳng ai 

tin tưởng thực sự! 

Học Phật cần có ba điều, thiếu một cũng không được. Ðó là Văn – Tư 

– Tu (Nghe – Suy nghĩ – Tu tập). Văn nghĩa là nghe,  ‘Phật pháp khó nghe, 

 nay đã được nghe’, có thể nghe được Phật pháp thiệt chẳng dễ đâu, khó khăn 

vô cùng. Nhưng sau khi nghe được chẳng tiến thêm  một bước để suy tư thì 

cũng  uổng  công.  Hiện  nay  Tam  Tạng  mười  hai  bộ  kinh  khắp  nơi  đều  có 

nhưng  kinh  tạng  chẳng  thể  tự  động  thuyết  giảng.  Vì   ‘Phật  pháp  không  ai 

 nói, tuy có thông minh cũng chẳng hiểu rõ’, cho nên phải thâm nhập, tư duy 

và nghiên cứu. Nói trở lại về việc Tịnh Ðộ là pháp khó tin, nếu muốn thông 

suốt  thì  phải  thâm  nhập  vào  Tam  Tạng  kinh  điển.  Thế  mới  biết  pháp  môn 

Tịnh Ðộ chỉ nghiên cứu không chẳng đủ, nhất định phải thật tu. Nểu không 

thể  thực  hành  thì  chỉ  là  lời  nói  dư  thừa.  Phải  biết:  nghe  nhiều  chẳng  bằng 

nghĩ  nhiều,  nghĩ  nhiều  chẳng  bằng  làm  nhiều,  ba  thứ  thiếu  một  thì  không 

được. 

Tịnh Ðộ là pháp dễ hành khó tin. Khó tin vì lòng tin phải vững chắc, 

Bồ Tát Bát Ðịa trở lên mới chẳng lung lay lòng tin. Vì vậy chúng sanh phải 

tin tưởng  vào  Thánh  Ngôn  Lượng  10,  nương  vào  nguyện  lực  của  đức  Phật, 

thiết thực tu hành. ‘Một nguyện lực một thật tu’, đây là điều trọng yếu nhất. 

Dị  hành  nghĩa  là  chỉ  cần  làm  theo  lời  dạy  của  Phật  thì  nhất  định  sẽ  thành 

công.  Sáu  chữ  ‘Nam  mô  A  Di  Ðà  Phật’  bao  gồm  Tam  tạng  mười  hai  bộ 

kinh, chẳng thể dùng hai ba ngày mà có thể giải thích rõ ràng được. Tu hành 

không thể tu một chút xíu rồi thôi. Người xưa nói:  ‘Muốn biết đường xuống 

 núi,  phải  hỏi  người  từng  đi  qua’.  Người  đã  từng  trải  qua  dạy  bạn  làm  như 

thế nào, bạn phải làm như vậy thì sẽ thành công. 

Chữ  ‘Tịnh’  trong  Tịnh  Ðộ  Tông  rất  quan  trọng,  phàm  phu  thường 

chẳng tịnh. Vì cả ngày phàm phu đều khởi vọng tưởng, trong vòng một khảy 

ngón tay đã khởi lên mấy trăm vọng tưởng, mỗi vọng tưởng là một lần sanh 

tử, thiệt là đáng sợ. Cả ngày đều khởi vọng tưởng thì sẽ không thoát khỏi lục 

đạo luân hồi. Có người hỏi: ‘Có ai chẳng khởi vọng tưởng, có ai chẳng khởi 

tâm niệm?’, chỉ có Phật mới một niệm chẳng khởi. Tịnh Ðộ Tông dạy chúng 

ta gom  hết  thảy tâm  niệm  lại thành tịnh  niệm, chẳng  khởi  vọng tưởng. ‘Có 

thể làm được không?’, chỉ cần biết phương pháp thì sẽ làm được. Lần này tôi 

đến Phong Nguyên thiệt chẳng dễ, hôm nay nói phương pháp này cho quý vị 

biết. Phương pháp gì? Tức là ‘Nhớ Phật niệm Phật’ (Ức Phật niệm Phật). 

Niệm  Phật  tức  là  mỗi  lúc  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  A  Di  Ðà  Phật, 

đương  nhiên  đây  đều  là  tịnh  niệm.  Nhưng  như  vậy  thì  công  việc  gì  cũng 

không cần phải làm nữa hay sao? Còn một phương pháp khác, đó tức là Nhớ 

Phật, trong tâm luôn nghĩ đến Phật, chẳng quên được. Niệm Phật là ‘niệm tại 

đâu,  chú  tâm  vào  nơi  đấy’,  nhớ  Phật  là  nhớ  rõ  chẳng  quên,  dẫu  thầm  lặng 

(tức là tuy miệng không niệm ra tiếng) nhưng vẫn luôn nhận biết (trong tâm 

luôn  tưởng  Phật).  Thí  dụ  người  ta  ai  cũng  không  quên  tiền  bạc,  ai  cũng 

không quên ăn cơm, như thế đem tâm ham tiền, nhớ ăn cơm biến thành tâm 

nhớ tưởng Phật, cái gì cũng biến thành A Di Ðà Phật. Cứ như vậy tuy trong 

tâm  chẳng  nói  nhưng  có  ấn  tượng,  đó  là  nhớ  Phật.  Mọi  người  phải  hiểu  rõ 

bốn chữ ‘niệm Phật, nhớ Phật’ này thì sẽ đạt được lợi ích to lớn. 

Thời  gian  hôm  nay  rất  ngắn  ngủi,  cúng  dường  vài  câu  vô  cùng  quan 

trọng này, mọi người nên nghiên cứu rõ ràng, lâu ngày chầy tháng niệm Phật 

liên tục chẳng dứt, và đổi ‘tâm không quên tiền’, ‘tâm không quên ăn cơm’ 

biến thành tâm nhớ Phật. 

Kính chúc quý vị nhất tâm bất loạn, pháp hỷ sung mãn. 

---o0o--- 

V. Ðau lòng mỏi miệng khuyên buông xuống 

 Giảng   trong  chuyến  hoằng  pháp  tại  Lộc  Cảng,  năm  Dân  quốc  bảy 

 mươi ba (1984)  

 Đệ tử Hoàng Khiết Di kính ghi 

Mọi người phải biết học Phật là để làm gì? Phật pháp Tiểu Thừa chỉ vì 

cá nhân mình liễu sanh tử. Phật pháp Ðại Thừa nếu chỉ vì mình liễu sanh tử 

thì vẫn chưa đủ, phải giúp  mọi người liễu sanh tử. Ðó là tự lợi lợi tha. Đạo 

tràng Lộc Cảng này được thành lập cũng chính yếu vì liễu sanh tử. Sanh tử 

có ‘liễu sanh tử thật’ và ‘liễu sanh tử giả’. Thiệt có thể liễu sanh tử thì chỉ có 

một mình đức Phật. Mọi người học Phật, học liễu sanh tử thì nhất định phải 

trải qua ba a-tăng-kỳ kiếp mới có thành tựu. Ngoài ra đức Phật còn phương 

tiện  lập  ra  phương  pháp  cứu  chúng  sanh  hoành  siêu  (vượt ra  khỏi  tam  giới 

theo chiều ngang), giúp cho chúng sanh ngay trong một đời này có thể thành 

tựu, đó là Pháp môn Tịnh Ðộ. 

Pháp môn Tịnh Ðộ là pháp môn tu hành nương nhờ vào hai lực lượng, 

dựa trên  hai  lực  lượng  này tu tập có  thể thành tựu  ngay trong  một đời  này. 

Biết  pháp  môn  này  rồi  bất  luận  bạn  sống  đến  bảy  tám  chục  tuổi,  hoặc  trên 

trăm tuổi, thậm chỉ chỉ sống một tháng, chỉ cần bạn chịu tu, một tháng cũng 

có  thể  liễu  sanh  thoát  tử.  Pháp  môn  tốt đến  như vậy  nhưng  rất  khó  hiểu  rõ 

triệt  để.  Muốn  hiểu  rõ  pháp  môn  này  phải  đọc  hết  Tam  tạng  mười  hai  bộ 

kinh thì  mới  rõ.  Lại  nói thêm,  những pháp  môn khác phải được thân  người 

mới có thể tu tập, còn pháp môn Tịnh Ðộ ngay cả con kiến cũng có thể thành 

tựu.  Ðương  nhiên  nếu  bạn  chẳng  thành  tựu  trong  đời  này  thì  cũng  phải  đi 

vào luân hồi, cũng bị mê muội khi chuyển sanh sang đời sau, trong tương lai 

cơ hội gặp lại được pháp môn này vô cùng mù mịt. 

Những lời dạy của đức Phật được gọi là ‘Thánh Ngôn Lượng’. Nếu có 

thể tin tưởng thực sự thì tuy chẳng hiểu cũng có thể thành tựu. Chỉ sợ là bạn 

không hiểu nhưng cố làm ra vẻ như mình rất thông mình. Thí dụ rõ ràng đây 

là một khúc cây, bạn lại nói bừa là tấm giấy. Giấy có công dụng của giấy, gỗ 

có công dụng của gỗ, dùng khúc cây gõ vào đầu sẽ đau nhưng dùng tấm giấy 

gõ thì không đau; đồ vật gì cũng có cách dùng riêng của nó, chẳng nên dùng 

sai.  Kinh  điển  càng  chẳng  thể  giảng  sai,  mỗi  chữ  Trung  Quốc  có  một  âm, 

mỗi  âm  có  nghĩa  khác,  nói  sai  đi  thì  sẽ  hại  người.  Lúc  bình  thường  phàm 

những người đến đạo tràng này giảng kinh đều phải y theo chú giải của Tổ 

Sư mà tuyên nói, không thể nói tùy tiện, bừa bãi. 

Thường  thường  mọi  người  đều  nghe  đến  hai  chữ  ‘Ngã  chấp’.  Nếu 

người  mang  bịnh  thì  phải  uống  thuốc.  Bịnh  gì  thì  uống  thuốc  trị  bịnh  đó. 

Nhưng  một  thứ  thuốc  không  chỉ  trị  một  loại  bịnh,  có  trăm  ngàn  cách  biến 

hóa,  nếu không bịnh  mà  uống thuốc bừa bãi thì  rất phiền phức. Trong  Phật 

pháp thường nói đến một bịnh nặng, đó là tham – sân – si. Người người học 

Phật đều biết, bất kể người học theo tông phái nào cũng bị bịnh tham, sân, si 

này.  Tâm  tham,  tâm  sân  hận,  tâm  ngu  si  được  gọi  là  ‘Tam  Ðộc’.  Tam  độc 

này từ đâu đến, hoàn toàn là do cá nhân của bạn mong cầu mà có. ‘Tự mình 

cầu?’,  bạn  nhất  định  sẽ  nói  đâu  có  đạo  lý  này.  Ðích  thật  là  vô  cùng  chánh 

xác, tự mình tìm cầu tham, sân, si rồi giữ chặt nó trong tâm. Nếu vậy thì sẽ 

không  thể  liễu  sanh  tử.  Chắc  chắn  quý  vị  đã  nghe  người  xưa  nói:   ‘Thành 

 Phật chẳng khó, buông dao đồ tể xuống thì lập tức thành Phật’, dao đồ tể là 

dao dùng để mổ heo, bò; sát sanh chẳng phải là việc tốt, chỉ cần buông dao 

đồ  tể  xuống  thì  liền  thành  công.  Mọi  người  phải  nhớ  ‘buông  xuống’  nghe! 

Tam độc tức là dao đồ tể. Bất cứ người nào trong chúng ta cũng chuyên cầm 

cây dao đồ tể  này, sau đó tự giết  hại  mình, hại  người. Như vậy thì  làm sao 

giải thoát được? Nếu buông xuống dao đồ tể xong rồi lại cầm cây kéo, như 

vậy cũng không được, nhất định phải buông xuống hoàn toàn. Tu pháp môn 

Tịnh  Ðộ  nhất  định  phải  chuyên  tâm  trên  câu  ‘A  Di  Ðà  Phật’.  Thiền  Tông 

nói: ‘Nhất niệm chẳng khởi’, có người nào có thể một niệm chẳng khởi thì là 

thật sự buông xuống. Nếu làm chẳng nổi thì phải chuyên niệm A Di Ðà Phật, 

dựa vào Nhị Lực  mà tu hành, mới có thể thành công, mới có hy vọng vãng 

sanh, liễu sanh tử. 

---o0o--- 

VI. Học Phật phải cầu thành Phật. 

Thành Phật phải nhờ Di Đà. 

 Giảng trong chuyến hoằng pháp tại Lộc Cảng, năm Ất Sửu. 

 Đệ tử Hoàng Bích Hà kính ghi 

Năm  nay  tôi  đã  98  tuổi,  làm  việc  thường  thường  là  có  tâm  nhưng 

không  có  sức.  Hôm  nay  may  mắn  gặp  gỡ,  nói  chuyện  chỉ  lựa  những  điều 

quan trọng để nói, nói xong quan trọng nhất vẫn là ở chỗ thực hành của mọi 

người. 

Tại  sao  chúng  ta  học  Phật?  Học  Phật  nghĩa  là  mọi  người  đều  cầu 

thành  Phật.  Nếu  không  thể  thành  Phật  thì  học  Phật  làm  gì?  Nhưng  muốn 

thành Phật thì phải bắt chước làm theo hành vi của đức Phật, bắt chước làm 

theo có ích lợi gì? 

Chư vị nên biết, từ trước tới nay mọi người đều luân chuyển trong sáu 

nẻo  luân  hồi  không  bao  giờ  ngưng  dứt.  Sáu  nẻo  tức  là  cõi  trời,  người,  súc 

sanh, ngạ quỷ, địa ngục, và A Tu La. A Tu La hơi đặc biệt chia ra khắp 4 cõi 

trời,  người,  súc  sanh,  ngạ  quỷ.  Phàm  những  chúng  sanh  trong  cõi  Sa  Bà 

chúng ta có sanh bèn có diệt, chẳng kể là thánh nhân hay là hảo nhân (người 

tốt),  ai  cũng  chẳng  thoát  khỏi  sanh  tử,  đều  phải  luân  chuyển  trong  sáu  nẻo 

luân hồi. Vả lại nhân quả thông ba đời, nợ đời trước thì đời sau phải trả. Trả 

xong  nợ  cũ  rồi  đầu  thai  sanh  vào  cõi  trời,  cõi  người.  Trong  cõi  trời  người 

này lại khởi Hoặc, tạo nghiệp, đương nhiên sẽ sanh tử tiếp nối không dứt y 

như cũ.  Do  đó  người  ta  chết  đi  không  thể  bảo  đảm  là  đời  sau  sẽ  sanh  làm 

người  trở  lại.  Ngay  cả  Ngọc  Hoàng  đại  đế  chết  đi  cũng  có  thể  biến  thành 

heo,  chó,  bò,  dê,  huống  chi  là  người  thường.  Còn  người  học  Phật  thì  sao? 

Đời  này không thể thoát ra sáu  nẻo  luân  hồi, đầu  thai  xong rồi bị  mê  muội 

khi chuyển sanh sang đời sau, nhất định sẽ quên hết những đạo lý mà mình 

đã tu đời trước, cũng nhờ đời trước có tu hành nên đời này sẽ hưởng phước. 

Nhưng giàu sang học đạo khó, đã hưởng giàu sang, lại làm quan, cơ hội tạo 

nghiệp càng lớn, việc hy vọng có thể thoát ly sanh tử, thành tựu Phật đạo trở 

thành rất viễn vông, không thể nào thực hiện được. 

Trong  sáu  nẻo,  lúc  thì  sanh  lên  trời,  lúc  thì  đọa  xuống  cõi  súc  sanh, 

ngạ  quỷ,  địa  ngục.  Sanh  tới  cõi  lành  (trời,  người)  cũng  như  trong  biển  cả, 

ngoi đầu lên hít một hơi khoẻ khoắn  một lát rồi thôi. Đợi có cơn sóng đánh 

ụp tới liền bị ngập đầu, chìm xuống biến sâu thẳm chẳng còn lưu lại dấu vết. 

Đúng như câu  ‘đầu ngoi lên hụp xuống’. Cho nên con người nhất định phải 

biết tìm giải thoát, cầu thoát ra khỏi biển khổ. Giống như [bị chìm] giữa biển 

và  gặp  được  tàu  cứu  vớt,  liền  phải  leo  lên  tàu  để  được  chở  qua  tới  bờ  bên 

kia, bờ bên kia tức  là bờ  giải thoát. Nhưng ai được  giải thoát?  Trừ Phật ra, 

ngay cả Bồ Tát cũng chưa thật sự được giải thoát, do đó học Phật nhất quyết 

phải cầu ‘thành Phật’, nếu không thành Phật thì là tự phụ bạc, tự ruồng rẫy 

chính mình. 

Tại  sao  nói  thành  Phật  mới  thật  sự  là  giải  thoát?  Chữ  Phật  nghĩa  là 

‘giác’. Giác nghĩa là hiểu rõ tất cả, phải tu tới mức hiểu rõ tất cả [bất cứ sự 

việc gì cũng phải hiểu rõ], nếu tính thời gian thì  một ngày, một năm có thể 

làm nổi không? Một trăm năm, một ngàn năm, một vạn năm cũng chưa làm 

nổi! Còn trên phương diện không gian mà nói, dùng mảnh đất Đài Loan nhỏ 

này mà tính, những học giả nghiên cứu thực vật, động vật có thể biết rõ hết 

tất cả những thực vật, động vật sanh sản ở Đài Loan này hay không? Người 

Đài Loan từ một tuổi tới một trăm tuổi [đã là rất nhiều], tên của các thứ cây 

cỏ, chim chóc, thú vật đã là rất nhiều [làm sao biết hết được]! Do đó  muốn 

thành Phật phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp. Sau khi thành Phật, ở ngoài tam 

thiên đại thiên thế giới ở chỗ nào có mưa, có bao nhiêu giọt mưa thì Phật đều 

biết rõ ràng. Thật là không có việc gì ngài không biết, không có vật gì ngài 

không  rõ.  Còn  phàm  phu  chúng  ta,  trước  mắt  có  một  tờ  giấy  che  kín  là 

chúng ta không nhìn thấy rồi, nói chi những chuyện khác. 

Nói như vậy thì thành Phật là chuyện rất khó phải không? Đúng là rất 

khó. Nhưng đức Phật vô cùng từ bi, trong muôn vàn khó khăn, ngài đặc biệt 

mở ra  một pháp  môn  giúp cho  mọi  người  nhanh chóng được  giải thoát thật 

sự. 

Mọi  người  đều  biết  đi  học  cần  phải  vô  trường,  trường  học  lại  có 

trường hay, trường dở. Hiện nay muốn học Phật phải kiếm một trường hay, 

kiếm  được  một  trường  hay  rồi,  được  đức  Phật  A  Di  Đà  làm  hiệu  trưởng, 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  làm  Chủ  Nhiệm  Giáo  Vụ,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  làm 

Chủ Nhiệm Huấn Đạo, thiệt là trường quá tốt! [Trường này là trường nào?] 

Trường này chính là thế giới Cực Lạc.  Nơi đó  ‘chẳng có sự khổ, chỉ có điều 

 vui’. Tới  đó  muốn  làm  gì  thì  làm,  đó  là  một nơi thanh tịnh chẳng ô  nhiễm. 

Nhưng vì nó quá đặc biệt, trong một vạn người chẳng tìm ra được một người 

thật sự tin tưởng, chẳng hoài nghi, do đó pháp môn Tịnh Độ gọi là pháp khó 

tin. 

Phần đông người ta vì tin không được chân thật, trong miệng thì niệm 

Phật  nhưng  tâm  thì  dong  ruỗi  theo  duyên  bên  ngoài.  Đúng  như  câu  nói 

 ‘Miệng niệm Di Đà, tâm tán loạn’[Hét bể cổ họng cũng luống công], niệm 

như vậy sáu trăm  vạn kiếp cũng không thể thành công. Xét về số lượng thì 

niệm  Phật  nhiều được khẩu thiện, đời sau  sanh  làm  người  mà thôi!  Vậy thì 

cũng không rốt ráo. Rốt ráo nhất vẫn là thật sự tin tưởng, thật thà niệm Phật, 

cầu  sanh  tây  phương  Cực  Lạc.  Sanh  tới  tây  phương,  tiếp  tục  tu  học  trong 

trường, khi tốt nghiệp ra trường sẽ được tự do, thật sự được giải thoát. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ,  ngàn  kinh  vạn  luận  chỗ  nào  cũng  chỉ  quy,  Tam 

Tạng  mười  hai bộ kinh  điển, bộ  kinh  nào  nói tới pháp  môn  mà  không phải 

bất cứ ai cũng có thể hiểu trọn vẹn được, liền dùng sáu chữ ‘Nam mô A Di 

Đà Phật’ để khuyên chúng sanh. Trong sáu chữ này, chữ nào cũng liên quan 

tới Tam Tạng kinh điển. Chữ Tín là cội nguồn của hết thảy công đức, đương 

nhiên muốn tin tới mức không lay động, thì Bồ Tát Bát Địa mới làm được. 

Tuy nhiên chúng ta có thể miễn cưỡng tin. Đức Phật là thánh nhân, tuyệt đối 

sẽ  không  bao  giờ  nói  dối,  tin  thánh  ngôn  lượng,  cho  dù  không  hiểu  lý  lẽ 

cũng thành công. Nếu mọi người có thể không hoài nghi, y giáo phụng hành, 

có thể vãng sanh về cõi Cực Lạc, nhất định có thể thành Phật, đạt được giải 

thoát thật sự. 

---o0o--- 

VII. Pháp khế đạo 

Giảng tại Tịnh Nghiệp Tinh Xá (Dân quốc 74, 1985) 

Đệ tử Ngô Bích Hà kính ghi 

Hôm nay tôi rất vui mừng có duyên nói chuyện với quý vị, nhưng vì 

thời gian quá ngắn ngủi chỉ có thể chọn ra đôi lời quan trọng để nói mà thôi. 

 Tin sâu nhân quả, tu nhiều âm đức. 

Căn bịnh  lớn  nhất của con  người đời  nay  là ‘không tin  nhân quả báo 

ứng’, bất luận  là pháp thế  gian, pháp  xuất  thế  gian  đều chẳng  lìa  nhân quả, 

nay tôi sẽ dùng câu này để mở đầu buổi nói chuyện. 

Sự  của  nhân  quả  rất  phức  tạp.  Lý  của  nhân  quả  sâu  thẳm  khó  hiểu; 

quy  nạp chia  ra  nhiều  loại  khác  nhau:  thiện, ác,  vô ký,  hữu  lậu,  vô  lậu;  lúc 

tạo có khi thiện chuyển thành ác, có khi ác biến thành thiện, có rất nhiều sự 

thay đổi khác nhau, rất khó nói, nên chỉ nêu ra những sự việc liên quan mật 

thiết mà tương đối dễ hiểu, đó là ‘đạo đức’. 

Đạo là gì? Đạo là những gì có thể đem lại lợi ích cho đại chúng, đem 

từ bi, trí huệ cho người khác. Đức là gì? Sau khi thực hành, có thể đạt được 

những lợi ích có được. Đức lại chia thành dương đức và âm đức. Dương đức 

hiện ra rõ ràng, thuộc về  hữu  lậu,  làm  việc thiện  mong  người ta biết,  mong 

được danh  thơm tiếng tốt, phước báo. Còn âm đức ẩn kín, thuộc  về  vô  lậu, 

làm việc thiện không mong người khác biết, tuy không vì danh vì lợi, nhưng 

vẫn  được  phước  báo.  Ngược  lại  việc  ác  cũng  chia  ra  dương  ác,  âm  ác. 

Dương ác là những điều ác hiện rõ ràng, ai cũng biết; âm ác ví dụ như tâm 

ác  độc  hại  người,  quả  báo  tương  lai  sẽ  đọa  tam  đồ,  chúng  ta  phải  nên  cẩn 

thận.  Nhân  quả  báo  ứng  tuyệt  đối  chẳng  hư  giả,  chúng  ta  tới  chùa,  chùa  là 

đạo tràng, nếu không có đạo đức, thì là đạo gì? Do đó đừng nên tạo ác, phải 

tu âm đức, nếu có thể tu âm đức thì quả báo ẩn kín hay rõ rệt đều có đủ. 

 Noi theo thánh ngôn lượng để tu trì. 

Kế đó hãy nói về việc học Phật. Trong Phật pháp có tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, tổ sư chia thành mười tông phái, sau đó lại chia thành pháp môn 

phổ  thông  và  pháp  môn  đặc  biệt.  Tu  theo  pháp  môn  phổ  thông  muốn  giải 

thoát  sanh  tử,  tu  thành  quả  vị  Phật  phải  trải  qua  ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Pháp 

môn đặc biệt thì ngay đời này có thể thoát khỏi tam giới, thoát khỏi luân hồi, 

thành tựu trong đời này, ngoài lợi ích to lớn như vậy lại còn bao trùm khắp 

ba  căn:  hạng  hiểu  được,  phải  triệt  ngộ  ý  nghĩa  tam  tạng  mười  hai  bộ  kinh, 

nếu hiểu không được, tuy người ngu nhất cũng tu được. Tu như thế nào? Chỉ 

chấp trì một câu ‘A Di Đà Phật’ là được. Câu danh hiệu A Di Đà Phật này, 

vừa dạy liền biết niệm, vô cùng dễ dàng! Cứ nhất tâm trì niệm thì liền được 

đức Phật tiếp dẫn, liễu thoát sanh tử, sanh về Cực Lạc, vô cùng thẳng tắt! Đó 

là pháp môn đặc biệt, cũng gọi là pháp môn Tịnh Độ. Lý này chỉ có Phật và 

Phật mới có thể biết trọn, từ Đẳng Giác trở xuống cũng chẳng hiểu hết. 

Nghiên cứu Phật học cần phải biết về Tam Lượng11: Hiện Lượng, Tỷ 

Lượng,  Thánh  Ngôn  Lượng.  Lượng  nghĩa  là  thước  tấc,  chẳng  biết  dài  hay 

ngắn  thì  phải  dùng  thước  tấc  để  đo  lường,  thước  tấc  là  tiêu  chuẩn.  Tam 

lượng này đều là tiêu chuẩn, Thánh Ngôn Lượng là những lời dạy của thánh 

nhân, chân thật chẳng hư dối có thể dùng làm tiêu chuẩn cho người tu hành. 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  chỉ  có  đức  Phật  mới  hiểu  trọn,  chúng  ta  cứ  noi  theo 

Thánh Ngôn Lượng thì sẽ khỏi phạm sai lầm: đạo sư ở thế giới chúng ta, đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni dạy chúng ta chấp trì danh hiệu A Di Đà Phật, chúng 

ta hãy  nghe theo  và chấp trì danh  hiệu, đó là Phật tử chân chánh, tin tưởng 

Thánh Ngôn Lượng. 

 Miệng niệm tai nghe, một trăm lẻ tám chẳng loạn. 

Đã tin Thánh Ngôn Lượng và trì danh hiệu A Di Đà Phật; công phu trì 

danh có sâu cạn, giống như trường học có tiểu học, trung học, đại học, trình 

độ  cao  thấp  khác  nhau.  Niệm  Phật  tầng  thứ  nhất:  ‘Miệng  niệm  tai  nghe’, 

mức  này  cũng  như tiểu  học.  Kế  đó  là  ‘tâm  niệm  tâm  nghe’,  mức  này  cũng 

như trung học. Cuối cùng là ‘thần niệm thần nghe’, [thần ở đây nghĩa là tâm 

thanh  tịnh;  hoặc  nói  chính  xác  là  dùng  tánh  Nghe  nơi  tự  tánh  để  nghe  câu 

niệm. Cái tâm nói ở mức độ thứ hai thấp hơn vì cái tâm ấy còn là tâm thức, 

tức vọng tâm chưa phải chân tâm] mức này cũng như đại học. Trình độ của 

chúng ta chỉ là tiểu học mà thôi, có thể miệng niệm rõ ràng rành rẽ, tai nghe 

rõ ràng  rành  rẽ,  công  phu  niệm  tới  mức  thuần  thục,  trong  tâm  chỉ  có  Phật, 

chẳng  bị  ngoại  cảnh  làm  rối  loạn,  đó  chính  là  mức  ‘nhất  tâm  bất  loạn’  nói 

trong kinh Di Đà. 

Chúng ta tự hỏi lòng mình có ai niệm tới mức ‘nhất tâm bất loạn’ hay 

chưa?  Niệm  Phật  tới  mức  ‘tâm  niệm  tâm  nghe’  chính  là  cảnh  giới   ‘nhiếp 

 trọn sáu căn tịnh niệm tiếp nối’ của Đại Thế Chí Bồ Tát, càng không dễ gì 

đạt được. Còn  mức ‘thần  niệm  thần  nghe’ chính  là  Thật Tướng Niệm  Phật, 

đạt đến  mức  ‘niệm mà vô niệm, vô niệm  mà niệm’. ‘Chiếu mà  thường tịch, 

 tịch mà thường chiếu’ rốt cuộc chẳng có ai hiểu được. 

Chư  vị đừng coi thường câu ‘miệng  niệm  tai  nghe’  này,  miệng  niệm 

rõ ràng, tai nghe rành rẽ thì sẽ chánh niệm phân minh, có thể được nhất tâm, 

chư  vị  có  thể  hạ  thủ  công  phu  từ chỗ  này,  luyện  tập  một  tháng  không  gián 

đoạn thì sẽ đạt được lợi ích to lớn. 

Những điều nói trên là phương pháp niệm Phật, còn số lượng nhiều ít, 

ở đây nhắc lại một bài kệ của cổ đức cho mọi người tham khảo: 

 Niệm Phật bất tất cầu đa niệm 

 Đản Niệm bá bát tâm bất loạn 

 Kỳ trung nhược hữu nhất niệm sai 

 Trạo chuyển châu đầu giai bất toán 

 (Niệm Phật chẳng cầu phải niệm nhiều 

 Chỉ niệm trăm tám tâm chẳng loạn 

 Trong đó nếu có một niệm sai 

 Lần chuỗi niệm lại trước không tính) 

Đừng chê  một trăm lẻ tám ít quá, nhất tâm niệm Phật thì trăm lẻ tám 

cũng  bằng  ba  mươi  sáu  vạn  ức  mười  một  vạn  chín  ngàn  năm  trăm  tiếng 

(Nhận  định:xin  tham  khảo  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn,  cuốn  4,  Pháp  môn  Tu 

Trì số 6) Lời tôi nói đều y theo kinh điển và lời của Tổ Sư, chư vị hãy nên 

chuyên cần luyện tập ‘niệm Phật nhất tâm’. Kính chúc: quang thọ vô lượng. 

---o0o--- 

VIII. Biết quả sợ nhân, nên cẩn thận. 

Gặp duyên, đụng cảnh gắng tu tập 

 Dân Quốc 65 (1976), khai thị cho lớp Trung Huệ 

 Đệ tử Ngô Bích Hà kính ghi 

Chư vị hãy lắng nghe! Người giảng hay chẳng bằng người biết nghe, 

 ‘chư pháp ư cung kính trung cầu’ (cầu pháp phải bắt đầu từ nơi cung kính), 

dù  những  gì  tôi  nói  chẳng  như  lúc  trước,  nhưng  cung  kính  lắng  nghe  nhất 

định sẽ đạt được lợi ích của Phật pháp. Huống chi chư vị đã ra sức niệm Phật 

ba ngày, trong trăm việc bận rộn tìm được thời gian rảnh rỗi, cơ duyên này 

thật sự  là chẳng dễ  nên phải  gắng sức để đạt được nhất tâm  bất  loạn. Cung 

kính thành khẩn thiết tha là thiện nhân duyên, mong mỏi được nhất tâm vãng 

sanh 

Trong Tịnh Tông chúng ta có nói ‘vạn tu vạn người đi’, hoặc là ‘mười 

niệm vãng sanh’, hoặc là ‘lâm chung trợ niệm vãng sanh’ đều là lời nói dựa 

trên  căn  cơ  mà  thành  lập.  Mọi  người  ai  nấy  đều  có  điều  kiện  [khác  nhau], 

không thể cẩu thả. Thí dụ như việc ăn uống, [thức ăn vừa mua về] không thể 

ăn liền, phải nấu nướng, chuẩn bị đủ mọi thứ, ăn xong phải dọn dẹp đủ thứ. 

Lại  còn  cách  thức  ăn  uống  ở  mỗi  địa  phương  đều  có  nhiều  cách  thức  khác 

nhau.  Lý  trong  Phật  pháp  cũng  như  vậy.  Trong  câu  ‘vạn  tu  vạn  người  đi’, 

chữ  ‘tu’  nghĩa  là  gì?  Tu  như  thế  nào?  Trước  hết  phải  tìm  hiểu,  chứ  không 

phải lần chuỗi, miệng niệm khơi khơi gọi là tu. Còn nếu không tu thì làm sao 

đi  được?  Còn  nói  ‘mười  niệm  vãng  sanh’,  chúng  ta  niệm  Phật  đã  niệm  hết 

25 năm rồi, đừng nói chỉ có mười niệm,  mười vạn niệm cũng chẳng phải là 

quá  đáng,  nếu  những  niệm  đó  đều  hư  dối,  chẳng  chân  thật,  vậy  thì  tới  lúc 

lâm chúng rất nguy hiểm! Trong mười vạn niệm ấy chưa từng có  một niệm 

được nhất tâm bất loạn. Còn ‘trợ niệm vãng sanh’ được coi là bảo hiểm cuối 

cùng. Mục đích của sự trợ  niệm  là  nhằm  giúp cho  người sắp  mất  giữ được 

chánh niệm. Lúc lâm chung, tứ đại phân tán giống như gió, như dao cắt thịt, 

đau đớn vô cùng, lúc đó rất dễ đánh mất chánh niệm. Nếu có người nhắc nhở 

và người sắp lâm chung có thể chấp trì danh hiệu thì trợ niệm như vậy mới 

có  hiệu  quả.  Nếu  chỉ  có  người  đến  trợ  niệm  niệm  Phật,  còn  người  sắp  lâm 

chung  chẳng  chịu  niệm  thì  cũng  không  thể  vãng  sanh.  Do  đó  mới  biết  bất 

luận  tông  phái  nào  đều  cần  phải  ‘Giải  Hành  tương  ứng’  (Hiểu  và  Làm  đi 

đôi), đối với Lý có thể hiểu rõ, đối với Sự có thể tu hành chân thật. ‘Giải’ có 

thể  dẫn  dắt  ‘Hành  (sự  tu  hành),  Hành  có  thể  chứng  minh  cho  ‘Giải’.  Như 

vậy  mới không đến nổi tu mù luyện đui, rơi vào hầm lửa, chư vị phải dụng 

công căn cứ vào những điều nói trên. 

 Gặp cảnh chế ngự phiền não. 

Chư vị ở đây niệm Phật, cầu được nhất tâm bất loạn, tại sao mong cầu 

đã lâu mà chưa được? Vì chính mình không thể làm chủ được. Tại sao vậy? 

Vì  chưa  minh  tâm  kiến  tánh.  Nếu  chân  tâm  bản  tánh  có  thể  làm  chủ  thì  sẽ 

được tự tại, sẽ được nhất tâm bất loạn lâu dài. Nếu tâm vô cùng rối loạn, thì 

muốn liễu sanh tử, muốn thoát ra khỏi luân hồi là điều không thể được! Nếu 

vậy thì không có kế sách nào có thể làm hay sao? Có chứ, nhất định phải noi 

theo Phật pháp. Thí dụ như bịnh tật, người bị bịnh phải tự biết mình bị bịnh, 

phải nghe lời bác sĩ mà uống thuốc. Nếu chỉ nghe qua loa, nhưng không chịu 

uống thuốc thì làm sao lành bịnh cho được! Nên biết muốn được  quả ‘nhất 

 tâm bất loạn’ thì phải trồng  nhân ‘tịnh niệm tiếp nối’. Nhưng  người tại  gia 

chúng  ta  phải  làm  việc  để  kiếm  sống  nên  không  thể  chẳng  bị  nhiều  việc 

trong đời sống trói buộc, vậy thì làm sao có thể làm được tịnh niệm tiếp nối? 

Trừ  lúc  làm  việc  của  mình  phải  tận  tâm  làm  tròn  trách  nhiệm,  đối  với  ‘tài 

sắc, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ’, hết thảy đều chẳng quan tâm, để ý tới! Ý 

chí đều đặt nặng trên sự liễu sanh tử, thì có rảnh rỗi đâu nữa để quan tâm tới 

những thứ này? Nếu cả ngày đều chú tâm trên những việc này, không những 

liễu sanh tử không nổi, e rằng còn tăng thêm rất nhiều hạt giống sanh tử nữa. 

Tu hành có chánh công phu và trợ công phu. Chúng ta không thể niệm 

Phật cả ngày. Người có thể niệm Phật suốt ngày thì chánh công phu là niệm 

Phật, trợ công phu cũng là niệm Phật. Đó là lời của tổ Ngẫu Ích dạy. Nhưng 

niệm  Phật  phải  có  đầy  đủ  thiện  căn,  phước  đức.  Còn  nếu  không  thể  [niệm 

Phật  suốt  ngày]  thì  chánh  công  phu  là  niệm  Phật,  mỗi  ngày  công  khóa  cố 

định  không  thể  thiếu  sót.  Lúc  nào  không  cần  phải  dùng  trí  óc,  không  cần 

phải  dùng  tâm  trí  thì  nên  khởi  lên  câu  niệm  Phật;  còn  trợ  công  phu  là  gì? 

Chính là Ba Mươi Bảy Phẩm Trợ Đạo và Sáu Ba La Mật . Những gì chúng 

ta  làm  hằng  ngày  tuy  rất  phức  tạp,  nhưng  nếu  dùng  tâm  khéo  léo  chuyển 

biến đều có thể làm sự trợ đạo, phải coi chúng ta dụng tâm như thế nào mà 

thôi. Thí dụ tôi ở đây dạy học, nếu chưa từng dụng tâm hướng về Bồ Đề thì 

đó chỉ đơn thuần là dạy học mà thôi. Nếu nghĩ đó là bố thí thì dạy học cũng 

có thể gọi là trợ đạo. Hơn nữa chúng ta phải luyện tập công phu trong các sự 

việc  đầy  dẫy  phiền  não  hằng  ngày.  Có  câu  ‘tâm  vốn  chẳng  sanh,  do  cảnh 

mới có’, nếu cảnh không khởi lên thì làm gì có thể khởi tham, khởi sân? Khi 

cảnh giới xuất hiện thì tâm chúng ta luôn luôn bị cảnh giới chuyển. Cái gọi 

là tu hành chính là mỗi khi dấy khởi tâm niệm liền lập tức cảnh giác, chẳng 

để  cảnh  giới  chuyển.  Cổ  đức  nói:  ‘chẳng  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm’, 

mỗi  khi  khởi  tâm  tham,  tâm  sân  giận,  tự  tâm  có  thể  cảnh  giác,  người  niệm 

Phật chúng ta, lúc tâm biết được là mình khởi tham sân, hãy mau niệm danh 

hiệu Phật để đè nén chúng, đó gọi là Chế ngự phiền não. Chế ngự phiền não 

chính  là  lúc đang  làm  những  việc đầy dẫy phiền  não trong  xã hội, lúc cảnh 

giới vui buồn, sân giận khởi lên, có thể đè nén những tâm niệm sân giận này, 

đó  chính  là  công  phu.  Công  phu  tức  là  trong  lúc  khởi  phiền  não  có  thể 

chuyển đối  nó thành  Bồ Đề. Chế  ngự phiền  não  là đè  nén  những tâm  niệm 

phiền hoặc này, không cho nói tiếp tục khơi dậy. 

 Tin sâu nhân quả. 

Kế  đó  nói  về  nhân  quả.  Trước  khi  nói  về  nhân  quả  thì  phải  nói  về 

‘niệm đầu’ (ý niệm). Xin hỏi quý vị tại sao chúng ta có phiền não? Tại sao 

lại có thiện tâm? Vì  hết thảy đều do có ‘niệm đầu’. Tâm  niệm dấy khởi thì 

vạn  pháp  sanh,  tâm  niệm  diệt  thì  vạn  pháp  diệt;  vạn  pháp  do  tâm  tạo,  vạn 

pháp sanh diệt đều do những tâm niệm sanh diệt. Niệm đầu là gì? Niệm đầu 

tức là nhân duyên, lý của nhân quả ở tại ‘vạn pháp nhân duyên sanh’. Chúng 

ta  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay,  có  quá  nhiều  mê  hoặc  điên  đảo,  trong  tám  thức 

điền chứa đầy hạt giống của vạn pháp. Tuy kinh dạy  ‘phàm hết thảy những 

 gì có tướng đều là hư vọng’, nhưng phàm phu vô tri, chấp tướng, chẳng biết 

nó là vọng, do đó sum la vạn tượng, sáu trần cảnh do sáu căn làm môi giới, 

tâm  tiếp  xúc  sáu  trần  cảnh  ấy  sẽ  phát  sanh  ra  các  thứ,  liền  tạo  thành  ấn 

tượng. Ấn tượng chính là hạt giống, đó là nhân. Những hạt giống này có thể 

hun đúc những hạt giống khác khởi lên, tạo thành duyên, đó gọi là thân nhân 

duyên. Nói tóm lại ‘tướng huân’ của hạt giống có thể chia thành hai:  

Một  là  ‘tự  loại  tướng  huân’,  tức  là  chủng  tử  này  sanh  ra  chủng  tử 

khác,  khi  chủng  tử  này  hiện  hành  lại  khiến  cho  chủng  tử  khác  cũng  hiện 

hành (hiện  hành có  nghĩa  là chủng tử kết  quả, tức  nhân kết quả, quả ấy  lại 

tạo  thành  duyên  cho  quả  của  nhân  khác  phát  sanh,  chín  muồi),  đó  là  nhân 

quả chẳng đồng thời. 

Hai là ‘dị loại tướng huân’, tức là khi chủng tử hiện hành, thì sự hiện 

hành ấy lại huân tập thành chủng tử, đó là nhân quả đồng thời (Gọi là đồng 

thời vì nhân tạo thành quả, quả ấy lại là nhân cho quả trong tương lai, tức là 

quả  là quả của cái  nhân  này,  nhưng  quả  lại chính  là cái  nhân của quả khác 

trong tương lai). Đó là Lý của hạt giống và hiện hành huân tập. Do đó định 

luật nhân quả -- lúc hạt giống sanh hiện hành, hạt giống là nhân, hiện hành là 

quả.  Lúc  hiện  hành  hun  đúc  hạt  giống  thì  hiện  hành  là  nhân,  hạt  giống  là 

quả. Tất cả đều ở tại tâm địa của chúng ta, chẳng cần phải đi đâu tìm  nhân 

duyên, bất cứ lúc nào nhân duyên đều có thể đến, hiểu được như vậy thì việc 

này  có  đáng  sợ  hay  không?  Nếu  chúng  ta  có  thể  làm  cho  tâm  mình  chẳng 

chấp  trước  trên  tất  cả  pháp  thì  sẽ  không  tạo  hạt  giống  nghiệp  nữa.  Nhưng 

chuyện này đâu phải dễ? Do đó sanh tử luân hồi vĩnh viễn chẳng gián đoạn. 

Vậy thì phải làm sao? Đáp: chỉ có niệm Phật, làm cho tịnh niệm tiếp nối. 

Vì ý niệm đều do những thứ cùng loại dẫn dắt, nếu có thể niệm Phật 

đến  mức  thành  phiến,  một  phiến  Phật  hiệu  này  liên  tục  chẳng  dứt,  câu  sau 

nối  tiếp câu trước, ‘nam  mô  A Di Đà  Phật’, chữ Phật  vừa dứt thì chữ Nam 

liền  khởi  lên,  chẳng  để  cho  có  mảy  may  gián  đoạn.  Chỉ  có  tâm  niệm  Phật 

này khởi lên, chẳng có niệm nào khác dấy khởi, Kiến Tư Hoặc không do đâu 

mà  dấy  khởi,  những  tâm  tham  sân  si  cũng  mất  biệt  thì  làm  gì  có  ‘sát,  đạo, 

dâm, vọng’ từ nơi thân khẩu. Ngược lại khi niệm tham sân vừa khởi, dù thân 

khẩu không tạo tác, vừa khởi tâm niệm, pháp trần bên trong liền bị nhiễm ô, 

làm  sao  thoát  luân  hồi  cho  được?  Do  đó  nghiên  cứu  lý  luận  nhân  quả  mới 

niệm Phật tốt, mới tu tập từ nơi khởi tâm động niệm, đó là làm cho những gì 

chưa sanh sẽ không sanh. 

 Trực hạ thừa đương (Dám gánh vác ngay trong giây phút đó) 

Lúc  niệm Phật, tuy không  hiểu  Lý,  nếu chịu khởi  lòng  tin  vững chắc 

và phát nguyện tha thiết, công phu cũng không nhỏ, toàn Sự là Lý. Sự là gì? 

Thí dụ như những sự trang nghiêm của cõi Cực Lạc, do A Di Đà Phật muốn 

nhiếp thọ chúng sanh nên ngài mới từ bi biến hiện ra. Sự là những việc trang 

nghiêm,  còn  chỗ  cực  kỳ  thâm  diệu  chính  là  Thường  Tịch  Quang  Tịnh  Độ, 

chân  không  huyền  diệu  là  Lý.  Do  đó  có  người  châm  biếm  cõi  Cực  Lạc  là 

bánh  vẽ,  là  hóa  thành,  nhưng  hóa  thành  này  cũng  có  sự  thọ  dụng  thật  sự. 

Chư vị chỉ cần có thể chấp trì câu danh hiệu A Di Đà Phật này, Phật hiệu bắt 

đầu từ tâm, phát ra nơi miệng, âm thanh lọt vào tai, đi vào tâm trở lại thì sẽ 

tương  ứng.  Người  niệm  Phật  [phải  biết]  cái  túi  da  hôi  này  chẳng  phải  là 

mình,  tấm  thân  do  tứ  đại  hòa  hợp  này  chẳng  phải  là  mình,  ‘tâm’  mới  là 

mình, tâm tức là mình, mình tức là tâm; tâm niệm Phật, tâm tức là Phật, Phật 

tức  là  mình.  Lúc  chúng  ta  niệm  Phật,  dám  gánh  vác12  trong  giây  phút  đó, 

chẳng hư dối, chẳng khiếp đảm, A Di Đà Phật chính là mình, nay mình niệm 

Phật,  là  A Di Đà  Phật đang  niệm  Phật, tự  niệm tự Phật,  niệm Phật  tự  tánh, 

công đức đó rất lớn! Nếu mình là A Di Đà Phật thì không thể không tin nhân 

quả, phải tự hỏi có vị Phật nào làm việc giết hại, trộm cắp, dâm dục, nói dối 

sao? Thử nghĩ mình là A Di Đà Phật, thân sắc vàng ròng, làm sao có thể làm 

những  việc  giết  hại,  trộm  cắp,  dâm  dục,  nói  dối?  Nếu  thật  sự  có  thể  quán 

tưởng  như vậy, cho dù không  hiểu được lý  lẽ, tu  hành cũng được  lợi ích to 

lớn. 

Những gì nói trên đây có ba điểm chính: thứ nhất là gặp cảnh chế ngự 

phiền não, thứ nhì là tin sâu nhân quả, thứ ba là gánh vác tới cùng. Gặp cảnh 

chế  ngự phiền  não,  gột rửa  những  hạt  giống  xấu ác từ trước  làm cho thanh 

tịnh; tin sâu nhân quả, rãi hạt giống tốt nhưng không hưởng thọ [phước báo]; 

gánh  vác  tới  cùng  là  phương  tiện  để  làm  cho  Sự  Lý  viên  mãn.  Nếu  có  thể 

làm  được  ba  điểm  này  thì  lo  gì  không  được  nhất  tâm  bất  loạn,  lo  gì  không 

vãng sanh tới thế giới Cực Lạc! 

Hôm nay chẳng nói dài dòng, xin quý vị bố thí cho tôi lòng hoan hỷ. 

Bố thí hoan hỷ chính là bố thí vô úy vậy! 

---o0o--- 

IX. Khai thị tại Phật thất chùa Linh Sơn năm Ất Mão 

  

 đệ tử Hoàng Vịnh kính ghi 



Hình cảnh thập cá thường cân tùy 

(Mười tên cảnh sát thường theo 

sau 

Tiền đầu khiên dẫn hậu diện thôi 

Phía trước lôi kéo phía sau đẩy 

Thành tâm niệm Phật xung tha tán 

Thành  tâm  niệm  Phật,  đuổi  họ 

mất 

Lục tự đình thời tha hựu hồi 



Khi sáu chữ ngưng, họ lại về) 

Chư vị lão sư, chư vị đồng tu: 



Thời gian vô cùng quý báu, [hôm nay tôi] sẽ nói sơ lược những điểm 

chính  yếu  với  quý  vị,  chỉ  cần  mọi  người  nghe  hiểu,  tin  tưởng,  và  ghi  nhớ 

được thì rất tốt. Nói về đề tài gì? Về ‘Sự phân biệt giữa học Phật và không 

học Phật’. 

 

Phân biệt giữa học Phật và không học Phật 



Phần đông người không học Phật đều mê hoặc điên đảo, dĩ nhiên cũng 

rất đáng thương. Tại sao nói như vậy? Tại vì muốn giác ngộ thì phải đi học, 

khi hấp thụ được nền giáo dục hoàn hảo mới có thể giác ngộ. Nếu không cần 

học vấn gì cả mà có thể giác ngộ thì thực sự rất hiếm. Chúng ta đã có cơ hội 

học Phật, vả lại đã học rất nhiều năm, chắc có lẽ cũng có giác ngộ đôi chút, 

nếu  không  giác  ngộ  gì  hết  thì  chẳng  phải  cũng  đáng  thương  như  những 

người chưa học Phật hay sao? 



Không giác ngộ có gì xấu? Giác ngộ có gì tốt? Người không giác ngộ 

thì hiện tại không có biện pháp gì hết, không những hiện tại không tốt, tương 

lai sẽ còn tệ hơn bây giờ, hiện tại chưa tạo nhân lành, tương lai chuyện xấu 

còn nhiều hơn nữa. Nếu là người giác ngộ thì bất kể bây giờ hoàn cảnh như 

thế  nào  tuy  khó  tránh  được  tám  nỗi  khổ  của  đời  người,  nhưng  nhờ  có  giác 

ngộ nên biết đó là quả báo mà mình đã tạo từ đời trước, tuy chịu khổ nhưng 

không  oán  trời  trách  người.  Nhờ  giác  ngộ  nên  biết  cách  giải  quyết  nỗi  khổ 

trước mắt, có thể vun trồng thiện căn phước đức cho tương lai, mong cầu sau 

này  được  giải  thoát,  đây  là  sự  khác  biệt  giữa  giác  ngộ  và  không  giác  ngộ, 

đều là ở điểm này cả. 



Người không học Phật chẳng biết, phàm những người tin Phật và biết 

học  Phật,  chỉ  cần  gặp  mặt  nói  chuyện  với  nhau  thì  liền  biết  người  này  có 

giác  ngộ  hay  không.  Trong  một  vạn  người  không  học  Phật  thì  có  hết  chín 

ngàn  chín  trăm  mấy  cách  suy  nghĩ  nhưng  cái  nhìn  đối  với  ba  đời  thì  đều 

không quá ba loại. Những người nghiên cứu tâm lý học đều biết, đó là nghĩ 

tưởng  về  những  việc tốt đẹp  hồi trước --  nuối tiếc quá khứ; phần đông đều 

than  van  bây  giờ  không  bằng  lúc  trước  --  bất  mãn  đối  với  hiện  tại;  mong 

muốn  tương  lai  chuyển  biến  tốt  đẹp  hơn  bây  giờ  --  hy  vọng  tương  lai.  Ba 

cách suy tưởng của người bình thường: nuối tiếc quá khứ, bất mãn hiện tại, 

và hy vọng tương lai đều là mê hoặc điên đảo, nếu có cách suy nghĩ như vậy 

thì không thể khai ngộ được. 



Cách  nhìn  như  vậy  đều  cho  rằng  hiện  giờ  không  bằng  lúc  trước,  hy 

vọng tương lai tốt hơn bây giờ. Nhưng trải qua một thời gian sau thì lại nuối 

tiếc  những  việc  tốt bây  giờ  và  bất  mãn  đối  với  những  gì  đã  hy  vọng  trong 

tương  lai. Do đây có thể  biết càng  về sau  càng chẳng bằng  lúc trước,  ngày 

càng tệ, đây là lời chân thật. Nếu hy vọng tương lai có thể hưởng phước tức 

là mê hoặc điên đảo. Hôm nay [tôi sẽ] trình bày những gì trong kinh đã nói, 

người đã nghe kinh hiểu được, người chưa nghe kinh cũng có thể nói đã biết 

việc  này,  có  thể  hiểu  được  tình  huống  ngày  càng  tệ  này  thì  hãy  mau  siêng 

năng tinh tấn niệm Phật. 

 

Trạng huống thực trong tương lai 



Bây giờ tôi sẽ nêu vài thí dụ trước, rồi sau mới nói đến kinh văn. Vạn 

pháp  trong  thế  gian  đều  vô  thường,  thí  dụ  bốn  mùa  trong  một  năm,  mùa 

xuân  và  hạ  thì  còn  rất  tốt,  mùa  thu  và  đông  thì  tệ  hơn.  Một  năm  như  vậy, 

trăm ngàn năm cũng vậy, chỉ có điều ngày càng tệ. Trong kinh Phật nói rõ: 

‘Thọ  mạng  con  người  bắt  đầu  từ  lúc  10  tuổi,  mỗi  100  năm  tăng  thêm  một 

tuổi, cứ thế tăng mãi đến lúc tám vạn tuổi (nói số chẵn cho dễ nhớ), đây gọi 

là ‘kiếp tăng’. Trong ‘kiếp tăng’ thì thọ mạng và phước báo con người ngày 

càng  tăng  trưởng,  đây  là  lẽ  tự  nhiên.  Ðến  lúc  tám  vạn  tuổi  trở  về  sau  mỗi 

một  trăm  năm  lại  giảm  một  tuổi,  giảm  mãi  đến  lúc  tuổi  thọ  con  người  chỉ 

còn  10  tuổi  thì  thôi,  đây  là  ‘kiếp  giảm’.  Trong  ‘kiếp  giảm’  thọ  mạng  và 

phước báo của con người cũng giảm theo. Giảm đến lúc 10 tuổi có thể nói là 

lúc  xấu  đến  cùng  cực.  Chúng  ta  hiện  nay  đang  trong  kiếp  giảm,  đang  lúc 

nhân  thọ  giảm  đến  100  tuổi  rồi.  Từ  tám  vạn  tuổi  giảm  đến  100  tuổi  tình 

huống  ngày càng tệ. Mọi  người  hãy  xem  lịch sử  Trung Quốc thì biết.  Tình 

hình lúc Hiên Viên Hoàng đế hoàn toàn khác với tình hình hiện nay. Không 

bàn  về  chuyện  xa  xôi  chỉ  bàn  về  chuyện  ở  Ðài  Loan  trong  hai  mươi  mấy 

năm  nay  thì  cũng  vậy,  mỗi  năm  đều  chẳng  bằng  năm  trước,  hiện  nay  bề 

ngoài dường như ngày càng giàu có, hoa lệ, nhưng những vật sanh trưởng tự 

nhiên  ngày càng  ít,  những  vật  nhân tạo  ngày càng  nhiều. Những  vật chưng 

diện bên ngoài phần nhiều đều tạo thêm phiền não ngũ dục lục trần, có gì tốt 

đẹp  đâu?  Phần  nhiều  các  thức  ăn  hiện  nay  đều  giảm  bớt  thọ  mạng  của  con 

người, phần nhiều đều dùng thuốc hóa học, ăn vào thì sẽ sanh bịnh, sanh ung 

thư.  Hiện  nay  ngay  cả  bánh  chiên  dầu  cũng  có  thêm  ‘amonia’,  nước  uống 

cũng  có  thuốc  tẩy.  Người  ta  chẳng  thể  không  ăn  cơm,  không  uống  nước. 

Mọi người thử suy nghĩ kỹ hiện nay trung bình nhân thọ là một trăm tuổi mà 

còn  như  vậy,  từ đây  trở  về  sau  chỉ  có  ngày  càng  tệ  hơn  mà  thôi;  sau  9000 

năm,  tuổi  thọ  sẽ  giảm  đến  10  tuổi  thì  xấu  ác  đến  cùng  cực,  sau  đó  cứ  một 

trăm năm sẽ tăng lên một tuổi trở lại. Thiệt muốn hưởng phước phải đợi đến 

lúc  tuổi  thọ  tăng  đến  hai  vạn  tuổi,  lúc  bấy  giờ  mới  thực  sự  hưởng  được 

phước, vậy thì còn  lâu  lắm! Những  gì  nói  trên đây đều dựa theo kinh  Phật, 

những gì trong kinh không có, tôi chẳng dám nói bừa, nếu không thì sẽ đọa 

địa  ngục.  Cho  nên  nếu  mọi  người  muốn  hưởng  phước  trong  tương  lai  thì 

phải ráng chờ đợi cho qua khoảng thời gian dài đăng đẳng này! 

Từ  đây  về  sau  sẽ  có  rất  nhiều  tai  họa,  người  học  Phật  đều  biết  sẽ  có 

đại  tam  tai:  hỏa  tai,  thủy  tai,  phong  tai.  Lúc  đại  tam  tai  xảy  ra  ngay  cả  hai 

mươi tám tầng trời cũng phải bị hủy diệt. Trong khoảng thời gian trước khi 

đại tam tai xảy ra sẽ có tiểu tam tai. Nguyên nhân chánh tạo nên tam tai là do 

‘tâm  con  người’;  trong  ‘kiếp  tăng’  tâm  người  hướng  thiện,  đạo  đức  ngày 

càng  tăng  trưởng.  Trong  ‘kiếp  giảm’  nhân  tâm  và  đạo  đức  ngày  càng  suy 

xụp;  người chưa  học Phật chẳng cần phải  nói,  người đã  học Phật cũng bao 

gồm  trong  ấy.  Nếu  tâm  không  tốt  thì  sau  này  làm  thế  nào  mới  vãng  sanh 

được? Không những vãng sanh không được, tương lai nếu muốn ‘lìa đời một 

cách an lành’ cũng chẳng dễ. Người ngoại quốc cũng chẳng ngoại lệ, ai cũng 

sẽ gặp phải tai kiếp, tất cả đều do nhân tâm tạo nên, bây giờ không tốt, sau 

này sẽ càng ngày càng tệ. 

Nhân tâm xấu ác trong kiếp giảm. 

Nói  tóm  lại  hết  thảy  xấu  tốt  căn  nguyên  đều  do  tâm  người  tạo  nên, 

tâm  này  là  tâm  ‘tham,  sân,  si’.  Trong  kinh  nói  rõ:  nếu  có  tâm  tham  thì  sẽ 

chiêu cảm nạn đói kém, vật dùng và thức ăn ngày càng ít. Có tâm sân hận thì 

sẽ sanh ra kiếp đao binh, xảy ra chiến tranh. Ngày xưa dùng đao kiếm, một 

đao chỉ chém bị thương một người, ngày nay có súng ống, súng đại bác, vừa 

bắn một tràng có thể giết hàng chục người. Ðộc hại hơn nữa là bom nguyên 

tử, ngày nay rất nhiều quốc gia trên thế giới đều có; một khi chiến tranh bộc 

phát, số người chết sẽ không thể nào tính nổi, như trái bom nguyên tử thả ở 

Nhật trong thế chiến thứ hai làm chết hàng trăm ngàn người. Ngày nay sức 

tàn phá của bom  hạt  nhân so  với bom  nguyên tử còn  lớn  hơn  nhiều, tai  hại 

của kiếp đao binh này đều do tâm sân hận gây nên. 

Nói tiếp về ‘si’, tâm ngu si tạo nên tật bịnh. Ngày xưa chẳng có những 

bịnh  kỳ  quái  như  hiện  nay.  Ngày  xưa  chỉ  cần  dùng  những  cây  thuốc  thông 

thường đều có thể trị nhiều bịnh. Hiện nay phần nhiều đều là bịnh ung thư, 

mang bịnh này rồi thì chẳng có thuốc hay gì để chữa, sau này những bịnh kỳ 

quái sẽ ngày càng nhiều. Những thứ này đều do nhân tâm tạo nên, tâm tham 

tạo nên  nạn đói  kém, tâm sân  hận  gây ra  kiếp đao binh, tâm  ngu si tạo  nên 

những bịnh quái lạ, đây là tiểu tam tai. Thế nên mọi người đừng tưởng tương 

lai sẽ tốt đẹp hơn, thực sự thì tương lai sẽ tệ hơn bây giờ rất nhiều. 

Những  sự  việc  nói  ở  trên  đều  là  cái  khổ  con  người  phải  chịu  đựng 

trong đời sống. Những tội nghiệp con người tạo ra khi chết rồi thì sẽ ra sao? 

Có người  nói: ‘Chết rồi thì  hết chuyện!’ Chẳng đơn  giản  như vậy đâu!  Sau 

khi chết rồi vẫn còn linh hồn, vẫn còn luân hồi, ngày nay tạo nhân gì tương 

lai  sẽ  chịu  quả  báo  đó.  Thế  nên  mọi  người  phải  nên  niệm  Phật,  chế  ngự 

phiền não (chế ngự phiền não), đừng tạo nghiệp thêm nữa. 

Phương pháp niệm Phật ‘Chế ngự phiền não’. 

Hôm  nay  tôi  nói  với  quý  vị  về  phương  pháp  Phục  Hoặc  (chế  ngự 

phiền  não).  Trong  kinh  nói  đến  ‘mười  thứ  Hoặc’,  đó  là  ‘Kiến  Hoặc’:  Thân 

Kiến, Biên Kiến, Giới Thủ Kiến, Kiến Thủ Kiến, Tà Kiến. ‘Tư Hoặc’: tham, 

sân, si, mạn, nghi. ‘Kiến Hoặc’ có tám mươi tám sử, ‘Tư Hoặc’ có tám mươi 

mốt phẩm, đoạn  một phẩm cũng chẳng dễ. Mười thứ Hoặc  này được  gọi  là 

‘thập sử’ cũng giống như ‘hình cảnh’ (công an mật vụ) ngày nay, ngày đêm 

theo dõi, coi chúng ta tạo nghiệp, kéo chúng ta vào luân hồi chịu khổ. 

Một  phen  rơi  vào  luân  hồi  mà  muốn  được  thân  người  trở  lại,  trong 

hàng vạn người khó được một ai, phần đông đều đọa vào ba đường ác chịu 

khổ, cho nên vừa nghĩ đến tương lai phải chịu khổ thiệt là rất đáng sợ. Hiện 

nay nếu bom nguyên tử rớt xuống đây con người chết liền tức khắc, sau đó 

đọa vào ba đường ác, đọa địa ngục. Lúc chịu khổ mong đến ngày thoát khỏi 

chẳng biết đến bao giờ, đau đớn không thể nào diễn tả nổi, cái khổ này lớn 

gấp  ngàn  vạn  lần  nỗi khổ của con  người  hiện  nay. Người chưa  học Phật cả 

ngày rượu chè trác táng, tạo  nghiệp  mù  mịt, tương  lai  nhất định sẽ đọa vào 

ba  đường  ác  chịu  khổ,  trong  kinh  gọi  là  ‘Lưu  Chuyển  Môn’.  Nghĩa  là  nếu 

chúng sanh chẳng  giác ngộ cứ tạo nghiệp mãi,  nhất định sẽ như dòng  nước 

chảy  xuôi, chảy  ngay  vào tam  đồ chịu khổ. Ngược  lại,  nếu có thể  giác  ngộ 

thì sẽ không tạo nghiệp, có thể dừng lại, chảy ngược dòng trở lại, có thể giải 

thoát lìa khổ được vui. 

Người không học Phật tạo nghiệp thọ khổ thì lẽ đương nhiên rất đáng 

thương. Người học Phật đã được nghe pháp, nếu còn không tin, còn chẳng y 

giáo phụng hành, tương lai cũng sẽ luân hồi thọ khổ, vậy thì có phiền phức 

lắm không, có trách ai được không? Nếu nói ‘[tôi] nghe chẳng hiểu’, tại Ðài 

Trung  trong  vòng  hai  mươi  mấy  năm  nay  mỗi  tuần  đều  có  giảng  kinh,  nếu 

bạn còn chưa đi nghe giảng, mặc cho thời gian luống trôi, lãng phí cuộc đời, 

rốt cuộc  là  có  ích  gì  cho  mình?  Lúc  trước  Phật  Thất  mỗi  ngày  tôi  đều  đến 

nói chuyện, hiện nay chỉ có thể đến hai lần, sau này đến một lần chắc cũng 

chẳng dễ. Dù đến nghe giảng nếu chẳng dụng tâm để nghe thì cũng chẳng có 

ích gì, tại sao không thâu nhiếp tâm lại, lắng lòng nghe giảng, cầu được giải 

thoát trong tương lai. 

Phía  trước  nói  ‘mười  Hoặc’  giống  như  mười  gã  cảnh  sát  theo  dõi 

chúng  ta,  coi  chúng  ta  tạo  nghiệp,  kéo  chúng  ta  vào  ba  đường  ác.  Thế  nên 

chúng ta phải chế  ngự phiền  não,  làm cho chúng chẳng khởi tác dụng,  làm 

thế  nào  để  chế  ngự phiền  não?  Phật  pháp  không  cần  nhiều,  quý  ở  nơi  thực 

hành, tức là  ‘tùy duyên tiêu nghiệp cũ, đừng tạo thêm tai ương mới’. Chúng 

ta  sanh  trưởng  trong  hoàn  cảnh  xấu  ác  như  hiện  nay,  chỉ  có  thể  tùy  duyên 

nhận  chịu  quả  báo  để  tiêu  nghiệp  cũ.  Ðã  biết  phải  tiêu  nghiệp  cũ  thì  phải 

giác  ngộ  sửa  sai,  sửa  mười  nghiệp  ác  thành  mười  nghiệp  thiện,  luôn  luôn 

 ‘giữ tâm tốt, nói lời tốt, làm việc tốt’, như vậy mới có thể tiêu nghiệp cũ. 

Lúc  tâm  niệm  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  khởi  lên  thì  lập  tức  dùng  câu 

Phật hiệu đè nén chúng, làm cho ác niệm này chẳng khởi, được vậy thì mới 

mong  tương  lai  được  giải  thoát,  nếu  không  thì  bom  nguyên  tử  ở  trước  mắt 

cũng  chẳng  tránh  khỏi.  Trong  kinh  có  nói:  ‘có  chung  cộng  nghiệp  thì  thọ 

chung nghiệp báo’, chúng ta cùng sinh sống trong thời đại ngày nay thì chắc 

chắn  ai  cũng  sẽ  chịu  nguy  cơ  này,  nếu  chúng  ta  có  thể  y  giáo  phụng  hành 

 ‘tùy duyên tiêu nghiệp cũ, đừng tạo thêm tai ương mới’ và  ‘giữ tâm tốt, nói 

 lời tốt, làm việc tốt’ thì tuy cùng ở trong  hoàn cảnh  xấu ác do cộng  nghiệp 

cảm thành, nhưng sẽ không chịu quả báo của cộng nghiệp ấy. Cho dù nghiệp 

báo hiện tiền chúng ta cũng sẽ chuyển biến, sẽ chẳng thọ chung nghiệp báo, 

trước  mắt  có  thể  miễn  cái  khổ  của  bom  nguyên  tử,  tương  lai  có  thể  vãng 

sanh Tây Phương. Vì chúng ta có thể ‘sửa đổi’ thì sẽ chẳng nằm trong kiếp 

số, tương lai nhất định có thể giải thoát. 

Thế nên chế  ngự phiền  não  là việc chúng  ta nhất định phải  làm, phải 

nghĩ  ‘tham,  sân,  si,  mạn,  nghi’  như Ma,  lúc  những  tâm  niệm  này  vừa  khởi 

lập  tức  dùng  câu  Phật  hiệu  đè  nén  chúng.  Nhưng  Ma  cũng  có  sức  mạnh, 

càng đè thì càng khó nên chúng ta cần trợ lực. Làm mười nghiệp thiện tức là 

trợ  lực  cho  công  phu  niệm  Phật,  nếu  còn  làm  mười  nghiệp  ác  tức  là  tăng 

thêm sức lực cho Ma con, Ma cháu. Vừa làm nhiều việc thiện vừa niệm Phật 

thì sẽ không sợ Ma. 

Khi  ta  vừa  khởi  lên  một  vọng  niệm  liền  lập  tức  dùng  mười  câu  Phật 

hiệu đè nén nó, cho nên:  ‘một vọng niệm khởi liền dùng mười câu Phật hiệu, 

 vọng  niệm  chẳng  [chống  nổi]  nhiều  Phật  hiệu’.  Mọi  người  có  thể  về  thí 

nghiệm, thí dụ lấy đậu đen tượng trưng cho vọng niệm, lấy đậu nành tượng 

trưng  cho  câu  niệm  Phật,  vừa  khởi  vọng  niệm  thì  lấy  một  hột  đậu  đen  [bỏ 

vào hộp], sau đó liền lấy mười hột đậu nành đè nén và bỏ mười hột đậu nành 

[vào  hộp.  Mười  hột  đầu  nành  này  sẽ  che  kín  hột  đậu  đen].  Dụng  công  như 

vậy lâu ngày chầy tháng đậu nành sẽ nhiều, đậu đen sẽ ít, có thể đè nén vọng 

niệm, đó là phương pháp chế ngự phiền não. 

Dùng  đậu  đen  tượng  trưng  cho  vọng  niệm  và  đậu  nành  tượng  trưng 

cho Phật hiệu, dụng công lâu dài thì Phật hiệu nhiều, vọng niệm ít giống như 

đậu nành nhiều, đậu đen ít. Chúng ta tùy tiện quơ một cái, cơ hội nắm được 

đậu  nành  lớn,  cơ  hội  nắm  được  đậu  đen  sẽ  rất  nhỏ.  Giống  như  lúc  lâm 

chung,  những  hạt  giống  trộn  lẫn  trong  thức  điền  thứ  tám,  những  hạt  giống 

vọng  niệm  lộn  xộn  bị  những  hạt  giống  niệm  Phật  đè  nén  bao  phủ  vì  hạt 

giống niệm Phật nhiều hơn, vọng niệm khởi lên chẳng dễ, Phật hiệu khởi lên 

dễ hơn. Lúc hạt giống niệm Phật vừa khởi lên chúng ta liền có thể nhờ vào 

sức Phật tiếp dẫn, đới nghiệp vãng sanh, tu hành sẽ được thành công. 

Hôm  nay  tôi  nói  về  phương  pháp  ‘chế  ngự  phiền  não’  này  vô  cùng 

quan trọng, nếu mọi người chẳng dụng tâm ghi nhớ, bây giờ tuổi tác của tôi 

đã lớn rồi, năm tới chẳng biết còn sống hay không, dù còn sống tôi có giảng 

thêm  mười  năm thì cũng chỉ  giảng  những  điều quan trọng  về phương pháp 

niệm Phật chế  ngự phiền  não  này  [mà  thôi].  Hy  vọng  mọi  người  hãy siêng 

năng niệm Phật, ráng đè nén phiền não, để có thể vãng sanh. Nếu muốn đoạn 

dứt Hoặc thì thành thực mà nói ngày nay chẳng ai có thể làm được. 

Ðoạn vừa nói gọi là ‘Hoàn Diệt Môn’, môn này chẳng giống với ‘Lưu 

Chuyển Môn’ ở phía trước. Hoàn Diệt Môn là không để cho nó lưu chuyển, 

có thể đè  nén  Hoặc, chẳng để  mặc cho cơn sóng đẩy đưa, quay  lại tự mình 

làm chủ, hiện giờ tiêu tai miễn nạn, tương lai có thể vãng sanh, sẽ được giải 

thoát. 

Sau cùng nói thêm bài kệ để kết thúc: 

 Hình cảnh thập cá thường cân tùy 

 (Mười tên cảnh sát thường theo 

 sau) 

Bất cứ người nào cũng có vọng niệm, mười Hoặc: tham, sân, si, mạn, 

nghi, giống như mười người cảnh sát luôn luôn theo sát chúng ta. 

 Tiền đầu khiên dẫn hậu diện thôi 

 (Phía  trước  lôi  kéo  phía  sau 

 đẩy) 

Ông  cảnh  sát  ở  phía  trước  kéo  chúng  ta  vào  ba  đường  ác  chịu  khổ, 

những người cảnh sát đi theo sau còn thúc đẩy chúng ta sao đi chậm vậy 

 Thành tâm niệm Phật xung tha tán 

 (Thành tâm niệm  Phật, đuổi họ 

 mất) 

Chế  ngự  phiền  não  cần  phải  chánh  tu  và  trợ  tu,  niệm  Phật  là  chánh 

hạnh,  thập  thiện  nghiệp  là  trợ  hạnh  giống  như  mười  người  hầu  giúp  công 

phu niệm Phật của chúng ta. Tuy mười người cảnh sát mật vụ theo sát muốn 

đẩy chúng ta vào ba đường ác, nhưng chúng ta một mạch niệm Phật với tâm 

chân thành, ý chân thành, đức Phật sẽ phóng kim quang phá tan đuổi họ đi, 

chẳng thể theo sát chúng ta nữa. 

 Lục tự đình thời tha hựu hồi 

  

 (Khi sáu chữ ngưng, họ lại về) 

Nhưng  lúc  chúng  ta  không  chú  tâm  niệm  Phật,  sáu  chữ  hồng  danh 

ngưng  lại  thì  lập  tức  mười  tên  cảnh  sát  liền  trở  về,  theo  sát  chúng  ta,  trói 

buộc chúng ta, đẩy chúng ta vào ba đường ác chịu khổ. 

Tôi nói tới đây là dứt lời, quan trọng nhất là mọi người phải niệm Phật 

cho  đàng  hoàng,  thực  nghiệm  phương  pháp  ‘chế  ngự  phiền  não’,  người 

thượng căn dụng công trong Phật thất có thể đè nén được Hoặc, thế nên mọi 

người  đừng  nên  khuấy  nhiễu,  chẳng  thể  tuỳ  ý  đi  tới  đi  lui,  chẳng  thể  nói 

chuyện  xen tạp, không thôi thì sẽ nhiễu  loạn tâm  người hành đạo, tạo thêm 

tội nghiệp. 

Xin  mời  những  người  hộ  thất  nghiêm  chỉnh  chấp  hành  quy  củ  trong 

Phật thất để có thể thành tựu đạo nghiệp cho mọi người! 

Bây giờ bắt đầu niệm Phật, không thể vọng động nữa. 

Hãy cầu nhất tâm! 

Buông xuống vạn duyên! 

Một câu Di Ðà! 

Niệm tới cùng! 

---o0o--- 

X. Khai thị tại Phật thất chùa Linh Sơn năm Quý Hợi 

  

 Đệ tử Hoàng Vịnh kính ghi 

Nhân thân bất dị đắc 



(Thân người chẳng dễ được 

Tam đồ chân khả phạ 



Tam đồ thiệt đáng sợ 

Cực Lạc nhân nhân khứ   

Cực Lạc người người đến 

Tam độc tâm phóng hạ   

Buông xuống tâm tam độc 

Niệm Phật bất cải tâm 



Niệm Phật mà không sửa tâm 

Ðẳng như thuyết không ngữ 

Cũng như nói suông thôi 

Tâm khẩu nhược tương ứng 

Nếu tâm miệng tương ứng 

Lập kiến Phật Bồ Tát 



Liền thấy Phật, Bồ Tát) 

Chư vị lão sư, chư vị đồng tu: 

Hôm nay chùa Linh Sơn tổ chức mừng Thánh Ðản đức Phật A Di Ðà, 

bắt đầu đả Phật thất. Bản thân tôi mỗi năm đều đến đây cùng quý vị nói vài 

lời, không dám nói là giảng khai thị. Hai chữ Khai Thị này bản thân tôi gánh 

vác không  nổi.  Tôi đã  nói chuyện ở đây  ba chục  năm,  lúc trước trong  Phật 

thất  đều  đến  nói  chuyện  ba  bốn  lần,  sau  đó  cảm  thấy  quá  phức  tạp  nên  chỉ 

nói hai lần, đến bây giờ bận quá nhiều chuyện nên chỉ nói một lần, trước tiên 

xin thanh minh chuyện này. 

Nói chuyện trong Phật thất và giảng kinh chẳng giống nhau, chẳng nói 

đạo  lý,  chuyên  nói  về  vấn  đề  quan  trọng  là  làm  thế  nào  để  đạt  được  ‘Nhất 

tâm bất loạn’. Những lời nói trong vòng ba mươi năm nay đều chẳng giống 

nhau, có thể nói là đã đem những điều quan trọng nói hết trơn rồi. Ðây là vì 

bản thân tôi chẳng có học vấn, nếu là người có học vấn thì dù chuyên nói về 

một pháp môn nói thêm ba mươi năm nữa cũng chẳng hết. 

Pháp môn Tịnh Ðộ, những năm gần đây cũng chẳng tránh có chỗ nói 

huyền  thuyết  diệu;  tại  Ðài  Trung  trong  ba  mươi  năm  qua  đã  giảng  kinh 

không gián đoạn, còn giảng các kinh lớn, chư vị đồng tu cũng thường nghe 

kinh, nghe về pháp môn Tịnh Ðộ chẳng ít, giáo lý cũng nghe chẳng ít, đáng 

lý ra chư vị phải có thành tựu mới đúng. Nhưng xem lại trong vòng ba mươi 

năm,  mười  năm  sau chẳng sánh bằng  mười  năm  trước,  mười  năm trước  lại 

chẳng  bằng  mười  năm  đầu,  có  thể  nói  là  càng  ngày  càng  sụt  lùi,  đến  hôm 

nay  thì  càng  không  lạc  quan  cho  lắm.  Hôm  nay  nói  chuyện  xin  quý  vị  thứ 

lỗi! Chư vị đến đây là mong đạt được ‘Nhất tâm bất loạn’, nếu người đến nói 

chuyện chỉ nói những lời khách sáo, tâng bốc mọi người thì chẳng có ích lợi 

gì cho quý vị, chỉ có thể nói về lỗi lầm, sửa đổi lỗi lầm trở lại thì mới thành 

công,  tại  sao  vậy?  Vì  lúc  trước  hoàn  cảnh  học  Phật  đơn  giản,  hiện  nay  rất 

phức tạp, phức tạp như thế nào? Ở ngoại quốc có nhiều người chưa hiểu chữ 

nghĩa  gì  nhiều  mà  to  gan  làm  càn,  dám  sửa  kinh  Phật,  vả  lại  còn  in  cho 

người  khác  coi,  mọi  người  vừa  coi  liền  loạn  lên,  tâm  loạn  thì  làm  sao  đạt 

được  nhất  tâm?  Chuyện  này  cũng  chẳng  trách  người  khác  được,  họ  nói  lời 

xằng bậy gây rối loạn, chư vị đã nghe giảng những bộ kinh lớn và nghe khai 

thị trong Phật thất, nếu chẳng thể phân biệt tà chánh thì là chẳng đủ lòng tin 

đối  với Phật, kinh  là do Phật  nói  ra, ai  dám sửa đổi  kinh? Văn  Thù  Bồ Tát 

cũng không dám sửa, sửa kinh là đại nghịch bất đạo, đó chẳng phải là đệ tử 

Phật. 

Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  chúng  ta  lấy  vãng  sanh  làm  nguyên  tắc  [và  mục 

đích], trong  vòng  ba  mươi  năm qua,  mười  năm đầu có  được  vài  người,  lúc 

vãng  sanh  hiện  tướng  rất  tốt đẹp.  Mười  năm  thứ  hai  thì  số  người  này  ít  đi, 

đến mười năm thứ ba hiện nay thì chỉ có lác đác vài vị mà thôi, công phu đã 

chẳng  khá  lắm.  Không  những  công  phu  tu  hành  [kém  hơn  trước]  mà  ngay 

đến  làm  người  trong  cuộc  sống  hằng  ngày  cũng  kém  cỏi.  Tín  đồ  Phật  giáo 

bất luận là xuất gia hay tại gia đều phải lấy ‘Giới’ làm nền tảng. Trong Tam 

Học  Giới-Ðịnh-Huệ,  nếu  chẳng  coi  trọng  ‘Giới’  thì  làm  sao  có  thể  thành 

công được? Vấn đề căn bản của việc học Phật là Giới. Nói đến chuyện này, 

hôm  nay  chẳng  đàm  huyền  thuyết  diệu,  chỉ  nói  đôi  lời  về  pháp  môn  Tịnh 

Ðộ. 

Pháp  môn Tịnh Ðộ  là pháp  môn  đặc biệt.  Tổ sư  và kinh điển  đều có 

nói qua rồi. Pháp  môn  Tịnh Ðộ  là pháp khó tin,  dễ thực  hành,  nếu tu  pháp 

môn  khác  thì  phiền  phức  rất  nhiều,  nhất  định  phải  đoạn  Kiến  Tư  Hoặc. 

Người hiểu về Kiến Tư Hoặc đã rất ít, chỉ nói hiểu cũng không hiểu thì làm 

sao  đoạn  nổi?  Chẳng  phải  thành  ra  nói  suông  hay  sao.  Pháp  môn  Tịnh  Ðộ 

chẳng cần đoạn Hoặc nhưng xin mọi người đừng hiểu lầm, lời nói này chẳng 

dễ. Nếu bạn có thể đoạn thì rất tốt, đương nhiên sẽ là Thượng Phẩm Thượng 

Sanh.  Nếu  chẳng  thể  đoạn  Hoặc,  ngay  cả  Hoặc  cũng  chẳng  hiểu,  kêu  bạn 

đoạn  Hoặc thì chẳng phải  là  gây rắc  rối cho bạn  rồi sao?  Ðây  là  một  trong 

những điều khó tin. 

Ðiều  ‘dễ  hành’  thứ  hai  là  gì  cũng  chẳng  cần  biết,  bạn  chỉ  cần  niệm 

‘Nam mô A Di Ðà Phật’ là sẽ thành công, nhưng bạn lại chẳng chịu tin. Tam 

Tạng  mười  hai  bộ,  pháp  môn  nào  cũng  tốt,  nếu  chân  đạp  trên  hai  chiếc 

thuyền, khi thuyền vừa rời bến thì bạn rớt ngay xuống nước. Nếu bạn đạp tới 

bốn  chiếc  thuyền  cùng  một  lúc  thì  sẽ  chẳng  đi  đâu  được.  Ðó  là  ‘dễ  hành’. 

Câu nói này những phàm phu lè tè sát đất như chúng ta chẳng tin là đương 

nhiên  rồi,  vì  ngay  đến  Bát  Ðịa  Bồ  Tát  còn  chưa  dám  nói  là  đã  tin,  nhưng 

chúng ta phải  gượng tin. Mỗi pháp  môn trong tám  vạn bốn  ngàn pháp  môn 

nói  trong  kinh  đều  có  ‘nhân’,  đều  là  pháp  môn  phương  tiện,  đúng  như câu 

 ‘phương tiện có nhiều cửa’, nhưng chỉ có nhân tu hành theo Tịnh Ðộ Tông 

chẳng cần phương tiện. Vạn pháp duy tâm, tâm niệm Phật, tâm tức là Phật, 

Phật tức là tâm, điều này vô cùng chính xác. Chúng ta niệm Phật chẳng qua 

là  dùng  tâm  Phật  làm  tâm  mình,  trừ  Phật  ra  thì  chẳng  có  gì  khác,  chỉ  cần 

chuyên tâm là thành công, vô cùng đơn giản. 

Kinh  A Di Ðà có  nói  một câu quan trọng  là ‘niệm đến Nhất tâm  bất 

loạn’, nhất tâm là gì? Nếu trong tâm của bạn ngoài Phật A Di Ðà ra còn Phật 

Dược Sư thì chẳng gọi là nhất tâm, mà gọi là ‘nhị tâm’, chẳng chuyên nhất. 

Người  nhất  tâm  thì  trong  lòng  trống  trơn  thanh  tịnh,  tức  là  chỉ  có  chuyện 

này,  niệm  đến  nhất  tâm  thì  bạn  mới  vãng  sanh,  chưa  đến  nhất  tâm  thì  sẽ 

không  vãng  sanh.  Nếu  chư  vị  nói  ngoài  A  Di  Ðà  Phật  ra  thì  chư  vị  chẳng 

niệm  gì khác  được không?  Như  vậy  tốt lắm  nhưng  trong  hai  mươi bốn  giờ 

thì tự mình xét xem thời gian niệm A Di Ðà Phật được bao nhiêu? Nếu mỗi 

ngày  có  thể  niệm  Phật  một  giờ  đồng  hồ  thì  cũng  khá  lắm  rồi,  hai  mươi  ba 

giờ đồng hồ còn lại thì làm gì? 

Chư vị lại nói đâu có ai rảnh rỗi từ sáng đến tối đều niệm Phật hết sao! 

Lời  này  không  sai,  chẳng  kêu  bạn  niệm  một  mạch  như  vậy,  trong  kinh  nói 

rất rõ có niệm Phật và cũng có nhớ (ức) Phật. Quý vị cũng đã niệm Ðại Thế 

Chí  Bồ  Tát Niệm  Phật  Viên  Thông  Chương  rồi,  niệm  Phật  và  nhớ  Phật  có 

hai cách  giải thích khác  nhau, ‘niệm  Phật’ là  miệng  và tâm  đều  niệm, ‘nhớ 

Phật’ thì  miệng có thể không  niệm  nhưng  tâm  luôn tưởng  nhớ, chẳng  quên 

được. Thí dụ trên tay tôi cầm cái khăn, tôi cầm cái khăn vì ai? Vì A Di Ðà 

Phật.  Tại  sao  tôi  uống  nước?  Cũng  vì  A  Di  Ðà  Phật.  Hết  thảy  mọi  sự  việc 

đều chẳng quên ‘A Di Ðà Phật’; giữ chặt  A Di Ðà Phật trong tâm. Chuyện 

này  có  quá  khó  lắm  không?  Thiệt  ra  chẳng  khó,  trong  tâm  mọi  người  đều 

chẳng quên ăn cơm, dù bận hay mệt đến đâu, dù chẳng đói, đến giờ ăn cũng 

phải ăn, chẳng bao giờ quên ăn cơm nhưng lại quên niệm Phật. Nói tóm lại 

bất  luận  việc  gì  cũng  đều  chẳng  quên  mình  muốn  vãng  sanh  Tây 

phương,  hết  thảy  đều  vì  A  Di  Ðà  Phật,  như  vậy  thì  tịnh  niệm  tiếp  nối, 

trong tâm mới không xen tạp thứ khác, như vậy mới được nhất tâm.  

Ðạt  được  nhất  tâm  là  công  phu  rất  cao,  phải  gạt  bỏ  hết  những  tâm 

niệm lộn xộn, loạn xạ, làm thế nào để gạt bỏ? Nói cho chư vị nghe thử. Phật 

lý chẳng phải phàm phu chúng ta có thể hiểu được đâu, nhất tâm trong kinh 

có  ‘lý  nhất  tâm’  và  ‘sự  nhất  tâm’.  Lý  nhất  tâm  là  ‘Thực  tướng  niệm  Phật’, 

chuyện này phần đông người ta chẳng biết. Sự nhất tâm cũng khó biết, ngay 

cả Lý nhất tâm và Sự nhất tâm bạn đều chẳng biết thì bạn được nhất tâm ở 

chỗ  nào? Chỉ cần  đạt tới  Sự nhất  tâm,  Lý nhất tâm  thì sẽ đoạn  Hoặc được, 

việc  này  trong  Kinh  A  Di  Ðà  có  nói  đến  nhưng  phàm  phu  chúng  ta  không 

biết.  Nếu  chư  vị  đạt  được  nhất  tâm  thì  chẳng  khởi  vọng  tưởng  nữa;  trong 

tâm bạn  nghĩ đông,  nghĩ  tây, nghĩ  nhà  nào tốt, nhà  nào  xấu, thị thị  phi phi, 

khởi  vọng  tưởng  là  một  căn  bịnh  rất  trầm  trọng.  Nhà  Thiền  nói  đến  một 

niệm chẳng khởi, chẳng khởi vọng tưởng thì sẽ thành công, đây  là  một câu 

nói chung. 

Nhưng  mọi người chẳng thể không khởi vọng tưởng, nói thật ra, mọi 

người  đều  chẳng  có  công  phu  đến  mức  này.  Có  câu  nói:   ‘chẳng  sợ  niệm 

 khởi, chỉ sợ giác chậm’. Chẳng sợ khởi vọng tưởng, vừa khởi vọng tưởng thì 

liền hỏi: ‘Tôi đã khởi vọng tưởng rồi, làm sao bây giờ?’, phải mau mau giác 

ngộ.  Nếu  có  thể  chế  ngự  phiền  não  thì  đến  lúc  lâm  chung  được  người  trợ 

niệm  mới  có  kết  quả.  Nếu  bạn  chẳng  biết  chế  ngự  phiền  não  thì  lúc  lâm 

chung tuy bạn được người ta trợ niệm nhưng chẳng nghe theo họ, công phu 

là  phải tập  lúc thường  ngày. Vừa biết  mình  đã khởi  vọng  tưởng thì  liền ‘A 

Di Ðà Phật, A Di Ðà Phật, A Di Ðà Phật, …’ đánh đuổi vọng tưởng đi, như 

vậy gọi là ‘chế ngự phiền não’. 

Nói đến đây, khởi vọng tưởng là lục đạo luân hồi, là hạt giống của ba 

đường ác; nếu bạn tin câu này thì bạn sẽ được lợi ích. Nếu bạn không tin thì 

cũng chẳng có cách chi khác, sự thật bày ra rõ ràng như vậy. Thông thường 

các vị đồng tu thường có một cái tật rất lớn, đó là thị thị phi phi, tranh danh 

đoạt  lợi,  cho  dù  bạn  được  xứng  tâm  vừa  ý,  đến  lúc  chết  cũng  không  mang 

theo được, [những  gì]  mang  theo được chỉ là  nghiệp tội,  như vậy còn chưa 

hiểu thấu sao? [biết vậy tại sao còn không chịu buông xuống?] Cho nên cũng 

là niệm Phật quan trọng nhất. 

Niệm Phật là muốn đạt được nhất tâm, Phật thất còn ba ngày nữa, bốn 

ngày trước  tôi chẳng đến,  tốt  xấu  gì tôi không biết,  hôm  nay đến đây quan 

sát ít nhiều thì tôi cũng biết một chút. Tôi đã giảng hơn ba mươi mấy năm tại 

Ðài Loan, thời gian giảng ở Ðại Lục tạm thời chẳng nhắc đến, tôi có thể nói 

ít nhất là đã giảng bảy mươi năm, có thể ít nhiều gì tôi cũng nhìn thấy chút 

đỉnh. Lúc trước người ta nói lúc đả thất tại chùa Linh Sơn, khi một cây kim 

rớt  xuống  đất  mọi  người  đều  nghe  rõ,  bây  giờ  còn  có  thể  được  như  vậy 

không? Ở nhà thì ‘lôi đông kéo tây’, bàn chuyện nhà họ Trương tốt, nhà họ 

Lý xấu, cả ngày đều chỉ lăng xăng những chuyện này. Ðến đạo tràng mà vẫn 

còn  làm  những chuyện  như vậy, các bạn đến để  nhất tâm  niệm  Phật  hay  là 

đến  để  kiếm  chuyện?  Vậy  thì  làm  sao  thành  công  cho  được?  Than  ôi!  Nói 

đến  đây  tôi  kết  thúc  bằng  một  bài  kệ,  mọi  người  muốn  đạt  nhất  tâm,  nếu 

không  được  nhất  tâm,  đến  lúc  mạng  người  kết  thúc  thì  phải  đọa  vào  ba 

đường ác đó nghe. 

 Nhân thân bất dị đắc 

  

 (Thân người chẳng dễ được) 

Việc  niệm  Phật,  mọi  cõi  trong  lục  đạo  đều  có  thể  niệm  Phật  vãng 

sanh, nhưng cõi người vãng sanh dễ dàng nhất. Ngoài cõi người ra, súc sanh, 

địa ngục, ngạ quỷ thì khó hơn. Cõi trời cũng khó, vẫn chẳng bằng cõi người, 

vì cõi trời  hưởng phước quá  lớn, trong  lòng  họ chỉ  nghĩ  đến chuyện  hưởng 

phước, cũng chẳng  màng  đến  vãng sanh Tây phương  làm chi, do đó chỉ có 

cõi  người  là  dễ  tu  hành  nhất.  Câu  đầu  bài  kệ  liền  nói  ý  này:   ‘Thân  người 

 chẳng dễ được’, câu này trong kinh đều đã đề cập, không phải chỉ có tôi nói 

như vậy thôi đâu. ‘Thân người khó được’ trong kinh có thí dụ: từ trên đỉnh 

núi cao thả  một sợi chỉ  xuống, phía dưới chân  núi đặt  một cây kim, thả sợi 

chỉ từ đỉnh núi xuống và xỏ ngay vào cây kim ở chân núi, gió vừa thổi nhẹ 

thì sợi chỉ này chẳng biết sẽ bay đến phương nào rồi! Ðừng nói là chỉ có một 

sợi, dù có một ngàn sợi, mười ngàn sợi, có sợi nào may mắn xỏ trúng vào lỗ 

kim,  xác  suất  của  việc  này  xảy  ra  vô  cùng  khó  khăn,  thân  người  khó  được 

cũng giống như vậy, hiện nay mọi người đều được thân người, phải nên quý 

trọng,  vì  được  thân  người  mới  có  cơ  hội  được  nghe  pháp  môn  niệm  Phật, 

mới có cơ hội niệm Phật, mới có cơ hội được giải thoát. 

 Tam đồ chân khả phạ 

  

 (Tam đồ thiệt đáng sợ) 

Phải  biết  thân  người  khó  được  nhưng  dễ  mất,  rất  dễ  hư  hoại.  Người 

Trung Quốc thích nói lời kiết tường, lúc sanh con thì ai nấy đều chúc mừng 

sống  lâu  trăm  tuổi  nhưng  rốt  cuộc  có  được  mấy  người  sống  đến  một  trăm 

tuổi? Tuy Ðài Loan có nhưng rất hiếm. Tục ngữ nói:  ‘Diêm Vương bắt bạn 

 canh ba chết thì bạn chẳng ở lại được đến sáng mai’. Trong kinh kể chuyện 

đức  Phật  hỏi  đệ  tử:   ‘Mạng  người  dài  bao  lâu?’.  Có  đệ  tử  trả  lời:   ‘Mạng 

 người dài bằng hơi thở’. Phật nói:  ‘Ðúng lắm’. Hơi này thở ra chưa chắc đã 

hít  vào  được,  đúng  là  như  vậy!  Ai  cũng  không  dám  bảo  đảm  bạn  sẽ  sống 

được bao lâu? Thân người mất rồi thì sao? Mọi người hãy lắng nghe, muốn 

được thân người trở lại vô cùng khó khăn, không lấy được thân người trở lại 

thì phải  đi  về  đâu?  Biến thành súc sanh, biến  thành  ngạ quỷ, đọa địa  ngục. 

Ðến ba cõi này thì thọ mạng dài vô cùng, địa ngục có tám vạn bốn ngàn tuổi, 

thời gian chịu khổ dài đăng đẳng, nếu sanh đến đó thì sự khổ không ai chịu 

nổi. Nói cho các bạn biết nếu không dụng công niệm Phật, chớp mắt sẽ vào 

tam đồ, tam đồ rất đáng sợ! 

 Cực Lạc nhân nhân khứ   

 (Cực Lạc người người đến) 

Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  dễ  không?  Trong 

kinh  đã  nói:   ‘Vạn người  tu,  vạn  người  đến’,  ai  niệm  đến  nhất  tâm  bất  loạn 

đều  đến  được,  chẳng  phải  rất  dễ  hay  sao?  Nhưng  phải  ngay  trong  đời  này, 

đời này đi không được thì sẽ đọa vào tam đồ, thế là rồi đời! Hoàn toàn trong 

đời này, đến Cực Lạc thế giới thì vĩnh viễn chẳng sanh chẳng diệt. 

 Tam độc tâm phóng hạ   

 (Buông xuống tâm tam độc) 

Ði đến Cực  Lạc thế  giới  là  tâm đi,  tâm trống trơn thanh tịnh thì  mới 

tương  ứng  với  Phật  A  Di  Ðà,  tâm  không  sạch,  không  tịnh  giống  như  soi 

gương  tuy  gương  sáng  nhưng  bị  vật  che  đậy  nên  chiếu  không  được  (tức  là 

không cảm ứng). Tam độc là tham, sân, si. Người có tâm tham vừa nhìn vật 

gì liền muốn chiếm giữ, Tây phương Cực Lạc thế giới đều do thất bảo trang 

nghiêm  làm  thành  họ  lại  chẳng  muốn.  Chỉ  thấy  trước  mắt,  chỉ  tham  vật  ở 

trước mắt, nhãn quang lớn nhỏ, tâm tham luyến Sa Bà phải buông xuống hết. 

Tâm sân hận độc hại nhất, người nào có lỗi với mình, họ làm sao có lỗi với 

bạn? Nếu họ không có lỗi với bạn thì bạn đã vãng sanh rồi phải không? Họ 

càng có lỗi với bạn thì càng tốt, có lỗi với bạn thì bạn tránh xa họ, ít bận tâm 

hơn, cá nhân bạn tu phần của bạn thôi. Si là ngu si, tà tri, tà kiến. Nói nhân 

quả thì bạn chẳng chịu  nghe, chỉ thấy danh  lợi, chỉ thấy  thị  phi,  những thứ 

này  làm  cho  bạn  chẳng  cảm  ứng  với  A  Di  Ðà  Phật.  Niệm  Phật  nhất  định 

phải buông xả hết thảy tam độc: tham, sân, si; buông xả thì tâm được thong 

dong tự tại, cảm ứng đạo giao, mới về Cực Lạc thế giới được. 

 Niệm Phật bất cải tâm 

  

 (Niệm Phật mà không sửa tâm) 

 Ðẳng như thuyết không ngữ 

 (Cũng như nói suông thôi) 

Hai câu này hợp chung lại, mọi người lúc bình thường chẳng chuyên 

tâm  niệm  Phật, đến đạo tràng  này  vẫn  nói  chuyện thị  phi, vẫn  lộn  xộn; đạo 

tràng là nơi để bạn cầu được nhất tâm, nếu ở đây cũng chẳng nhất tâm niệm 

Phật thì ở nhà khỏi nói cũng biết rồi. Bởi vậy  ‘Niệm Phật mà không sửa tâm 

 thì cũng như nói suông mà thôi’, nếu chẳng sửa tâm,  miệng niệm ‘A Di Ðà 

Phật, A Di Ðà Phật’ là lừa dối Phật, có ích gì đâu? Như vậy cũng giống như 

nói suông mà thôi. 

 Tâm khẩu nhược tương ưng 

 (Nếu tâm miệng tương ứng) 

 Lập kiến Phật Bồ Tát 

  

 (Liền thấy Phật, Bồ Tát) 

Nếu tâm và khẩu tương ứng thì cũng giống như xẹt điện đến A Di Ðà 

Phật,  cảm  ứng  cũng  như  xẹt  điện,  tâm  và  khẩu  tương  ứng  mãi  thì  sẽ  thấy 

Phật,  Bồ  Tát.  Tây  phương  Cực  Lạc  thế  giới  Phật,  Bồ  Tát  đến  tiếp  dẫn, 

chuyện này ai cũng biết. Nếu bạn đi không được là vì bạn chẳng biết đường; 

khi  Phật  đến  tiếp  dẫn  nhưng  bạn  chẳng  đi  được,  Phật  ở  ngay  trước  mắt 

nhưng  vì  bạn  bị  tham  –  sân  –  si  che  đậy,  chẳng  thể  truyền  điện  đến  Phật. 

Nếu có thể buông bỏ tam độc, tâm và khẩu tương ứng thì bạn lập tức sẽ thấy 

Phật, Bồ Tát. 

Niệm Phật rất quan trọng, bây giờ mọi người hãy buông xả hết những 

tâm niệm lăng xăng lộn xộn. Một câu Di Ðà cứ niệm riết không ngừng! 

 Trong quá trình chuyển ngữ chắc không tránh khỏi thiếu sót, xin các 

 bậc trí thức hoan hỷ phủ chính cho. 

 Xin thành thật cám ơn. 

  

 Mẫn Đạt, ngày 15 tháng 6 năm 2009 





---o0o--- 



HẾT 



1  .  Ý  nói:  Sau  khi  chính  phủ  Trung  Hoa  Dân  Quốc  của  Tưởng  Giới  Thạch 

thua mất Hoa Lục vào tay Mao Trạch Ðông, phải chạy ra Ðài Loan. 

2 . Kiền chùy (Ghanta): còn gọi là Kiền Trì, Kiền Trĩ, Kiền Ðể, là các khí cụ 

dùng  để  đánh  báo  hiệu  trong  tự  viện  như  chuông,  khánh,  linh,  bảng,  mõ 

v.v... Ở đây ý nói, chuông, trống và địa chung dùng để tán Phật và niệm Phật 

trong Phật Thất. 



3  .  Tuyết  Tăng:  Tuyết  Tăng  là  một  trong  những  biệt  hiệu  của  cụ  Lý 

Bỉnh Nam. 



4 . Ða tài quỷ: loài quỷ có nhiều tiền của, thức ăn. 

5 . Cửu giới: Chín giới bao gồm: nhân, thiên, a tu la, súc sanh, địa ngục, ngạ 

quỷ, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát. 



6 Môn dư đại đạo nghĩa là con đường rộng lớn ở ngoài những con đường khác. 

7 Cực Lạc thế giới do nguyện lực, do tự tánh thanh tịnh lưu lộ thành cảnh giới tương ứng 

với tâm thanh tịnh chứ không phải do nghiệp  lực của chúng sanh cảm thành  như uế độ 

nên gọi là không có nhân mà có quả. 

8  Hàm  nghĩa:  Khổng  Tử  xử  sự  không  dựa  theo  ý  kiến  ức  đoán,  không  độc  đoán  mọi 

chuyện phải làm theo ý mình, mọi chuyện xử sự linh hoạt, không chết cứng, không coi ta 

là nhất, ai cũng không bằng mình Đây là một câu nói trong thiên Khổng Tử Thế Gia của 

Sử Ký nhằm khen ngợi đức hạnh của Ngài. 

9 Thất khiếu chính là hai mắt, hai tai, hai lỗ mũi và miệng. 

10  Thánh  ngôn  lượng  là  dùng  lời  dạy  của  chư  Phật,  Bồ Tát,  thánh  tăng  để  khảo  chứng, 

biện định sự việc. Chẳng hạn như khi tu quán Phật theo Quán Kinh, nếu thấy những cảnh 

được hiện trong khi quán thân Phật không phù hợp với những điều được Quán Kinh mô 

tả thì biết là cảnh ấy là do ma hiện. 

11 1. Hiện lượng là sự nhận biết bằng trực giác, tức là khi các căn tiếp xúc cảnh giới, tâm 

thức nhận biết sự vật, thấu hiểu đúng như lý. Cái nhận biết đó không bị cong vạy bởi lăng 

kính ý thức, phân biệt, chấp trước. 

2. Tỷ lượng: Do so sánh mà nhận biết, chẳng hạn như nhìn đằng xa có khói bốc lên biết 

chỗ đó có lửa. Nghe tiếng nói cách tường biết bên ngoài có người v.v... 

3. Thánh ngôn lượng: Phán định sự việc dựa theo giáo huấn của Phật, Bồ Tát, chư Tổ. 



12 Tức  là khi  niệm Phật phải  nhận  biết chính  mình  là Phật;  nói  là gánh  vác  vì dám trực 

tiếp  chấp  nhận  chính  mình  là  Phật,  dám  đảm  đương  sự  nghiệp  của  chư  Phật.  Nói  cách 

khác, đây là Tín Tự như trong A Di Đà Kinh Yếu Giải nói. 



Document Outline


	PHẦN THỨ NHẤT - NHỮNG ÐOẢN VĂN TRÍCH TỪ BỘ HOẰNG HỘ TIỂU PHẨM

	I. Phải nhận thức rõ hoàn cảnh hiện tại và đường lối tương lai

	1. Ðời người nhiều nghịch cảnh

	2. Cõi đời này lắm tai nạn

	3. Nỗi khổ luân hồi của thân sau





	II. Phương pháp giải cứu nghịch cảnh, tai nạn, luân hồi

	1. Chuyển biến nghịch cảnh, tiêu trừ tai nạn

	2. Thoát khỏi luân hồi, trường sanh vĩnh viễn

	3. Nêu lời cổ huấn để chứng minh





	III. Phương pháp niệm Phật

	1. Khóa lễ sáng chiều đơn giản nhất

	2. Phương pháp niệm Phật mười hơi





	IV. Trợ duyên để niệm Phật thành công

	1. Tiêu chuẩn đơn giản để phân biệt thiện ác

	2. Ba đại yếu quyết để vãng sanh Cực Lạc: Tín, Hạnh, Nguyện





	V. Những bậc tiền bối mô phạm và kinh điển nên tham khảo

	1. Một vài vị sư trưởng cổ, kim

	2. Kinh điển nên tham khảo





	VI. Hai loại tâm lý sai lầm thường gặp

	1. Chấn chỉnh kiến chấp phổ biến “tâm tốt thì cũng giống như niệm Phật” 

	2. Chấn chỉnh lời viện cớ “bận rộn quá không có thời gian niệm Phật” 









	PHẦN THỨ HAI - PHẬT THẤT KHAI THỊ

	I. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Nhâm Tý

	1. Khai Thị Lần Thứ Nhất

	2. Khai Thị Lần Thứ Hai





	II. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Giáp Giần

	1. Khai Thị Lần Thứ Nhất

	2. Khai Thị Lần Thứ Hai





	III. Khai Thị Trong Dịp Kết Thất Niệm Phật Đầu Xuân Giáp Ngọ

	IV. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ

	V. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ

	VII. Khai Thị Tại Phật Thất Chùa Linh Sơn Năm Mậu Ngọ

	VIII. Khai Thị  Trong Phật Thất Năm Tân Dậu

	IX. Lời Trần Tình Của Cụ Tuyết Tăng  Nhân Dịp Phật Thất Năm Nhâm Tuất

	X. Dao Bén Cắt Dứt Mối Tơ Loạn

	XI. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Ất Sửu

	XII. Khai Thị Phật Thất Tại Chùa Linh Sơn Năm Canh Thân





	PHẦN THỨ BA - NHỮNG BÀI GIẢNG NGẮN

	I. Môn Dư Ðại Ðạo 

	II. Ý nghĩa chính yếu của Tịnh Pháp giải thoát

	III. Bài Ký theo thầy nghe pháp

	IV. Nhớ Phật Niệm Phật

	V. Ðau lòng mỏi miệng khuyên buông xuống

	VI. Học Phật phải cầu thành Phật. 

	VII. Pháp khế đạo

	VIII. Biết quả sợ nhân, nên cẩn thận. 

	IX. Khai thị tại Phật thất chùa Linh Sơn năm Ất Mão

	X. Khai thị tại Phật thất chùa Linh Sơn năm Quý Hợi










cover_image.jpg
Tuyet-Lu-Lao-
Nhan-Tinh-Do-
Tuyen-Tap-Nhu-
Hoa-Man-Dat-Dich





